

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

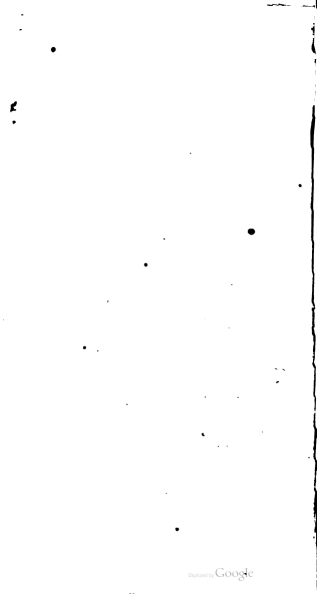








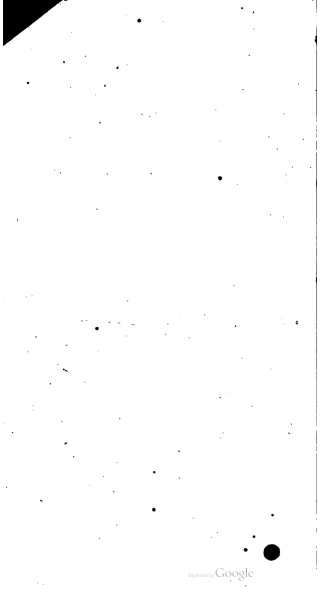
B 1882 .A5 • 1684 : Digitized by Google



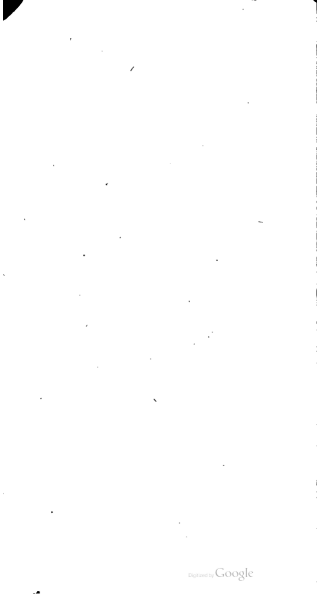












## A B R E G E DE LA PHILOSOPHIE DE GASSENDI

Par F. BERNIER Docteur en Medecine, de la Faculté de Montpelier.

SECONDE EDITION Reveüe, & augmentée par l'Autheur.

### TOME II.



A LYON Crez ANISSON, POSUEL& RIGAUD.

M. DC. LXXXIV. AVEC PRIVILEGE DU ROY.



Digitized by Google

# TABLE DESLIVRES ET

CHAPITRES Contenus dans ce Tome.

LA PHTSIQUE. LIVRE PREMIER. Des Premiers Principes. CHAP. I. El'Elpace, pag. 1 Qu'on ne fcauroit mier la possibiliste du Vuide sans tomber dans de tres grands inconventiens, tunt à l'egard de la 3

42847



Digitized by Google

## TABLE DESLIVRES ET CHAPITRES Contenus dans ce Tome.

LA PHTSI.QUE. LIVRE PREMIER. Des Premiers Principes. CHAP. I. El'Espace, pag. 1 Qu'on ne scauroit mier la possibilisé du Vuide sans tomber dans de tres grands inconveniens, tant à l'egard de la 23

2847

Google

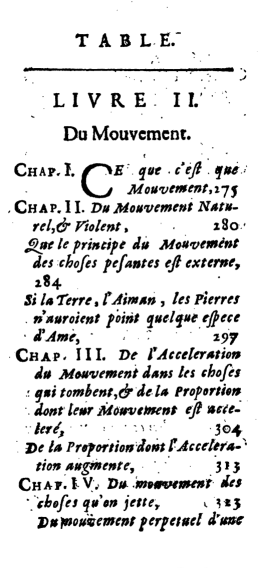
TABLE

Religion. qu'a l'egard de la Phylique, . 9. Raisons incontestables de la poffibilité du uVide, I 2 CHAP. II. D# Lieu, 14 CHAP. III. Du Temps, 18 CHAP, I V. De l'Eterpité, 32. CHAP. V. Si le Monde est Eternel, ou s'il a eu commensement, 39 CHAP.VI.Sile Monde perira, 65 CHAP. VII. Si le Monde est Animé . CHAP. VIII. Que de Rien il ne fe fait rien, & que rien ne retourne dans le Rien, 96 CHAP. IX. De l'Essence de la Matiere, 103 CHAP. X. De l'Existence des Atomes, 109 CHAP. XI. Des Provrietez des Atomes, & premierementies. leur Grandeur, 124 CHAP. XII. De la Figure des Atomes. IÇO CHAP XIII. Du Monvement

Digitized by Googl

#### TABLE.

des Atomes, 158 CHAP. XIV. De la necessité des petis Vuides entre les Corps,171 CHAP. XV. Que ion peut tronver le moyen de faire un Vuide confiderable. 190 CHAP. XVI. Quelles font les Causes dont les Physiciens recherchent la connoissance, 209 CHAP. X V 11. De l'Existence, or Providence de Dieu, 225 La premiere Raison par laquelle l'on demontre l'Existence de Dieu, est prise de l'Anticipation generale, 232 La seconde Raison par laquèlle l'on demontre l'Existence de Dieu se tire de la Contemplation de la Nature, 242 CHAP. X VIII. De la forme sous laquelle l'on conçoit Dieu ; 257 CHAP. XIX. Quel est le prochain, & premier Principe des attions dans les Caufes Secondes, 265 1 



Digitized by Google

TABLE boule alentour du Globe de la Terre. 332 Des diverses compositions de mouvement dans un Navire qui 337 VA. 1 . . Merveillense proprieté du Mouvement. 343 Sil y a du Repos dans le poinct de La Reflection, 345 CHAP. V. Du Mouvement Reflexe, & des Vibrations des Pendules. 346 De la force qui fait reflechir les Corps, . 349 De l'Egalité des Angles d'Insidence, & de Reflection, 360 CHAP. V I. Si le Changement est different du Mouvement; & comment les qualitez des ... Composes peuvent estre engendrées par le Changement, ou l'Alteration, 367

TA-B-LE.

DOUTES Sur quelques uns des principaux Chapitres de ce Tome, . 379. Doute I. SI l'Espace de la maniere que Monsieur Gassendi l'explique, est soutenable, 382 Dourc II. Si l'on pent dire que le Lieu soit l'Espace, 5. 393 Doute III. Si l'on peut dire que le Lieu soit immobile, 400 Doune IV. Si le Mouvement se pent, ou fe doit definir; 405 Doute V. Si l'on peut raifonna? blement demander la cause de la continuation du mouvement dans les choses qui ont esté jettées, ou lancées, 413 Doute VI. Si dans la doctrine des Atomes l'on ne pourroit

#### TABLE.

point etablir ces quatre Regles generales du Mouvement, 416 Doute VII. Si la Reflection se doit attribuer à la vertu Elaftique, 423 Doute VIII. Si la mesme quantité de Mouvement demeure toujours dans la Nasure, 431 Doute IX Si le Nisus, l'effort ou le poussement des Atomes dans les Compositions folides est Sontenable. 437 Doute X. Si la verta de Reffort, ou la vertu Elastique se doit attribuer au mouvement interieur, & continuel des Atomes, 443

- Doute XI. Si la lenteur du Mouvement tire fom origine des petis Repos interceptez, 448
- Doute XII. Si le Temps est quelque espece de Flux eternel, & uniforme 453
- Doute XIII. Si l'Eternité n'est poins auffi quelque espece de

TABLE

Flux eternel, 463 Doute XIV. S'il n'y auroit riem à ajoûter à ce' qui a esté dit de la cause des Montagnes, ou Inegalitez de la Terre, des Inondations, ou des Deluges particuliers, des Couches de Coquilliages qui se trouvent dans les lieux élevez & eloignez de la Mer, & de ces pretendues Vicissitudes de Terre en Mer, & de Mer en Terre, 465

Doute X V. Si l'Opinion des Anciens touchant l'Essence de la

Matiere se peut accorder avec les Mysteres de la Religion, 479



## ABREGE



## A B R E G E DE LA PHILOSOPHIE DE

## GASSENDI.

## LA PHYSIQUE.

## LIVRE I.

DES PREMIERS PRINCIPES.

### CHAPITRE I. De l'Espace.

A premiere chose que doit faire celuy qui entreprend de s'appli-TOME II. A

#### Des Premiers

quer à la Philosophie, qui est proprement la connoissance de la Nature, c'est de se representer un Espace infiniment etendu de toutes parts en longueur, en largeur, & en profondeur, & de confiderer cet Espace comme le lieu general de tout ce qui a esté produit, & comme la Table d'attente de toutes les autres productions que Dieu peut tirer de sa Toute-puissance.

C'est ainsi qu'en ont use Democrite, Epicure, Lucrece, Nemese, tous les Theologiens qui admettent au delà du Monde des Espaces vulgairement appellez Imaginaires, dans lesquels ils veulent que la Substance Divine soit comme repanduë, & où Dieu puisse créer une infinité d'autres Mondes. Ca zuffi esté la pensée de S. Augustin, qui dit en termes exprez, Qu'il faut concevoir au delà du Monde des Espaces infinis, dans lesquels si quelqu'un sourient que le Toutpuissant n'a phi s'occuper, il s'enfusora, &c. Oferont-ils dire, ajoûtet'il, que la Substance Divine qu'ils confessent estre touse entiere par tout par sa presence incorporelle, soit absente de ces grands Espaces qui sont au delà du Monde , qui n'est qu'un point en comparaison

de cette infinité ? Ie ne crois pas qu'ils se laissens aller à de si vains discours.

Ce qui oblige à former cette idée fi grande, si ample, si etendüe, c'est la nature mesme de l'Espace, à qui l'on ne fçauroit donner de fin : Car pouffez vo-Are imagination autant loin qu'il vous plaira au delà des limites de ce Monde, vous ne l'aurez jamais portée si l'oin, que vous ne trouviez toujours à la porter encore plus loin.Et defait, supposez, avec Architas, que quelqu'un soit à l'extremité de l'Espace, Est-ce que cet bomme ne pomra pas étendre le bras, on alonger un baston? S'il le peut, ce ne sera donc pas l'extremité comme on le suppose, mais il y anra du lien an delà ; or qu'il ne puisse pas etendre le bras, c'est ce qui parois absurde; car qu'est ce qui l'en pourroit empescher ? Lucrece fait la mesime demande d'un homme qui de cette pretendue extremité auroit decoché une fleche : Cette fleche,dit-il, ou elle pafferoit plus avant, ou elle seroit arrestée? Si vous dites qu'elle passeroit, ce n'auroit donc pas esté la fin de l'Espace, ce qui est contre la Supposition; si vous dites qu'elle seroit arrestée, ce qui l'arresteroit auroit donc esté au delà de la fin

4 DES PREMIERS de l'Espace, cequi repugne.

An validis urum cantorium viribus ire Quò fuerit missu mavis, longeque volare? An prohibere aliquid censes, obstareque pose ?

Alterutrum fatearie enim, sumasque necesse 'st.

Alf five's aliquid quod probibeat, officiatque

Quominu' quò missum's veniat, fini que locet se,

Sive foras fertur, non est ea fins profettò. Hoc patto seguar , asque oras ubicumque locària

Extremas, quaram quid telo denique fiat? Fiet uti nunquam poffit confiftere finis.

Aprés ce que nous venons d'avancer, il est comme evident qu'il faut d'abord distinguer deux sortes d'Etenduë, ou de dimension, l'une Corporelle, ou materielle, & impenetrable, qui soit attribuée à tous les corps; l'autre Incorporelle, & penetrable, qui conviene uniquement à l'Espace, & soit pour cela appellée Spaciale, & locale? La Corporelle sera, par exemple, la longueur, la largeur, & la profondeur d'une eau contenuë dans quelque vaisseu; la Spaciale, la longueur, la largeur, & la pro-

fondeur que nous cocevons rester entre les costez du mesine vaisseau, leau en estant oftée, & tout autre corps exclus. Mais confiderons la chose où il n'y ait point de corps, & supposons que Dien par sa puissance tire d'une chambre tout Pair qui y est contenu, empeschant qu'aucun corps ne succede en sa place, & que les murailles ne se brisent, & ne s'approchent les unes des autres.Ou plûtost, pour prendre quelque capacité plus grande que celle d'une chambre, representons-nous le Ciel de la Lune tel qu'on se le figure ordinairement, & concevons en mesme temps, que toute la masse des Elemens d'Aristote soit de telle forte detruite, & reduite au neant, que rien ne succede en sa place. Je vous prie, cette reduction estant faite, ne concevons-nous pas encore entre la superficie concave du Ciel de la Lune la mesme region qui y estoit, mais pre-sentement vuide d'Elemens, & de tout corps ? Et n'est-il pas vtay qu'ayant marqué un poinct dans ce Ciel, nous concevons que de ce poinct au poinct opposé il ya un certain intervalle, une certaine distance ? Et cette distance n'estelle pas une espece de longueur,

A 3.

Des Premiers

ascavoir une ligne incorporelle, & invisible, qui est le diametre de la region, & au milieu de laquelle il y a un poinct qui est le centre de cette region, & de ce Ciel, & qui auparavant estoit le centre de la Terre ? Ne concevons-nous pas ensuite combien la Terre, combien l'Eau, & combien l'Air occupoient de cette region ? Ne reste-r'il donc pas là par consequent des dimensinaginons, & que nous concevons mesme pouvoir estre mesurées ? Or ce sont là ces dimensions que nous appellon Incorporelles, & Spaciales.

Maintenant tout ce que nous venons de dire semble donner à entendre trois choses. L'une, que les Espaces immenses estoient avant que Dieu creast le Monde, qu'ils demeureroient les messes Dieu detruisoit le Monde, & que Dieu de sa pure volonté en a choisi cette region determinée où il a creé ce Monde, laissant le reste vuide.

L'autre, que ces Espaces sont absolument Immobiles. Car que Dieu tire le Monde du lieu où il est, l'Espace ne suivra pas pour cela, & ne sera pas meu

Digitized by Google

PRINCIPES.

avec le Monde, mais le feul Monde fera meu, ascavoir d'un certain Espace immobile, à un autre qui sera demesme immobile; ce qui arrive de la mesme maniere à l'egard de quelque partie du Monde que ce soit, lors qu'elle sort de son lieu.

La troisieme, que les dimensions Spaciales sont Incorporelles, & qu'ainfi elles se penetrent sans repugnance avec les Corporelles, de facon que quelque part que soit un corps, il occupe une partie d'Espace qui luy est egale, & que par tout où il se pourra designer des dimensionsCorporelles, il y en aura d'Incorporelles qui leur repondront.

Remarquez cependant, que lorsque nous disons ou que l'Intervalle est incorporel, ou que les dimensions sont incorporelles, il n'est que trop evident, sans qu'il soit necessaire de le dire, que ce gére d'Incorporel est autre que celuy qui est une espece de Substance, & qui convient à Dieu, aux Intelligences, & à l'Entendement humain. Car dans ces derniers le mot d'Incorporel ne dit pas simplement une negation de dimensions corporelles, mais il dit de plus une vraye, & effective Substance, une vraye

A 4

& effective nature, qui a ses facultez, & se fes actions; au lieu qu'à l'egard de l'Espace, & de ses dimensions, le mot d'Incorporel ne dit qu'une negation de corps, ou de dimensions corporelles, non point outre cela une nature positive qui ait ses facultez, ou ses actions; l'Espace ne pouvant ni agir, ni patir, mais ayant seulement une non-repugnance à laisser passer les corps au travers de soy, & à se laisser occuper.

Auffi est-ce par là qu'on se doit defaire du scrupule qui pourroit naistre, de ce que l'on infere que l'Espace, selon la description que nous en venons de faire, est increé, & independant de Dieu, & qu'estant dit estre *quelque chose*, il semble qu'il s'ensuive que Dieu ne seroit donc pas l'Autheur de toutes chofes. Car il est constant que par le mot d'Espace nous n'entendons que ce que l'on appelle vulgairement les Espaces Imaginaires, c'est à dire ces Espaces que la pluspart des Theologiens admettent au delà du Monde, & qu'ils ne disent pas estre Imaginaires, parce qu'ils soient purement de pendans de l'Imagination comme une Chymere, puisque selon

operation de l'Entendement, & qu'ils existent soit qu'on y pense, ou qu'on n'y pense pas;mais parceque nous imaginons leurs dimensions à la maniere des corporelles qui tombent sous les Sens: Et ils ne croyent pas qu'il y ait aucun inconvenient à dire que ces Espaces soient incréez, & independans; parce qu'ils ne sont rien de positif, c'est à dire qu'ils ne sont ni Substance, ni Accident; ces deux termes comprenant cependant tout ce que Dieu a produit.

Qu'on ne scauroit nier la possibilité du Fuide sans tomber dans de tres grands inconveniens ; tant à l'egard de la Religion, qu'a l'egard de la Physique.

CAr nous fommes bien eloignez de l'Opinion de quelques Modernes, qui ne reconnoiffant point d'autre Etenduë que la Corporelle, ou materielle, & foutenant que le Vuide, ou l'etenduë putement Spaciale implique contradiétion, comme il implique qu'une Montragne foit fans Vallée, se trouvent confequemment obligez de soutenir que le Monde est Infiny, de crainte qu'au delà

ر A. ک

de fes limites il n'y cuft du Vuide; que le Monde est Eternel, de crainte qu'avant sa production il n'y cust eu des Espaces vuides; & pour la mesme raison, que Dieu ne scauroit reduire au neant la moindre partie du Monde; ce qui est le mesme que reconnoitre une nature positive, & capable d'agir estre infinie, eternelle, & independante de Dieu: Inconveniens qui ne se trouvent point dans nostre Hypothese, qui tient que l'etenduë Spaciale n'est point une nature positive, ou capable d'aucune action, mais une pure Capacité à recevoir les Corps.

Ajoutons que ces mesines Modernes, qui ne reconnoissent point d'Etendué que de Corporelle, tombent dans cet aure inconvenient, qui est d'assure qu'entre les murailles de la chambre, ou les costez du Ciel de la Lune il n'y auroit aucune distance : Que si vous leun dites que ces murailles se toucheroient donc mutuellement, ils l'avouent sans hestren: Et si vous leur demandez la raifon d'un tel Paradoxe, ils repondent qu'il faut que ces chose-là se touchent entre lesquelles il n'y a rien. Mais il est evident qu'on ne tombe ainsi dans ces. PRINCIPES.

11

embarras, qu'àcause de la preoccupa-tion dont on est imbu dans les Ecoles, lorsque l'on enseigne que tout Estre, que toute chose est ou Substance, ou Accident, & que tout ce qui n'est ni Substáce, ni Accident est non-Estre, nonchofe,ou Rien ; la railon obligeant cependant à admettre qu'outre la Substance, & l'Accident, le Lieu, ou l'Espace, & comme nous dirons ensuite, le Temps, ou la Durée, sont de vraje Estres, de vrayes Choses, ascavoir de vrays Estres, ou de vrayes Choses à leur maniere : Je dis à leur maniere, parce qu'effectivement ce sont deux genres d'eftre absolument distincts des autres; le Lieu, ainst que le Temps, ne pouvant non plusestre ou Substance, ou Accident, que la Substance, & l'Accident estre Lieu, ou Temps, conformement à ce que Seneque enseigne, Que le Vuide, & le Temps font des Estres à leur maniere, & differens de tous les autres ; & Nemele , Que tout corps eff veritablement doné de triple dimension, mais que sont ce qui a triple dimension n'est pas corps, tels que son l'Espace, le Lieu, les Estres incorporels. C'est pour-quoy,lorsque selon la Supposition pre-A. 6

#### **52** DES PREMIERS

cedente, l'on objecte qu'entre les coftez du Ciel de la Lune il n'y a rien; il faut repondre que veritablement il n'y a rien de corporel, rien de ce qu'on a coûtume d'entendre par Substance,& Accident; mais qu'il y a neanmoins quelque chose, tel qu'est le Lieu, ou ce que l'on entend par Espace, intervalle, distance, dimension.

## Raisons incontestables de la possibilité du Vuide.

Ly en a qui pour se debarasser tout d'un coup desinconveniens que nous venons de toucher, nient absolument que la supposition du Ciel de la Lune, & des Elemens aneantis dans se concavité, ou d'une chambre d'où on ait tiré l'air, soient possibles. Comme si Dieu n'estoit pas asser puissant pour reduire au neant une partie de ce qu'il a creé, conferver l'autre ! comme s'il estoit impossible de disposer des pierres en forme d'une chambre quatrée, ou d'une voute concave de la façon qu'op s'imagine le Ciel de la Lune, à moins que l'on y metre de l'air, ou quelque auure Substance de la sorte qui remplisse PRINCIPES.

14

parfaitement la capacité ! Comme s'il effoit impossible de faire un amas de globes sans qu'il y ait de l'air, de l'eau, ou quelque autre corps entre-deux qui remplisse les interstices ! En un mot, Comme si l'existence d'un corps dependoir de l'existence d'un autre !

Le Vuide disent-ils, ne se cocoit point. Il est vray que le Vuide, ainsi que le Rie, ainsi que les tenebres, ne se coçoit point positivement, c'est à dire par une idée politive ; mais con me perlonne ne nie que les tenebres ne se conçoivent negativement, ou plutoft exclusivement; comme lors qu'on dit, il n'y a point de lumiere dans l'air, ains on ne doit pas nier que le Vuide, ou une capaciré vuide ne se puisse concevoir exclusivement, ou en excluant tout corps de quelque endroit ; comme lors qu'ayant Înppolé qu'on ait tiré l'air d'une chambre, nous disons que la chambre est vuide, ou, ce qui revient au melme, qu'il n'y a tien dans la chambre.

Ils pressent specialement à l'egard de FEspace, ou de l'Etenduë qu'ils pretendent ne pouvois aucunement estre conceuë sans corps. Mais je vous prie, the ce que cet air invisible dont une

chambre est remplie fait quelque chofe pour concevoir l'etenduë de la cham-bre ? Est-ce que lors que quelqu'un entre dans une chambre, sans songer à l'air qui est dedans, il n'imagine pas, on ne se represente pasdans son Esprit les dimensions de cette chambre ? Est-ce qu'il ne dit pas, & qu'il ne conçoit pas tres-bien que cette chambre a quinze pieds de longueur, & que d'une muraille à l'autre il peut tenir une perche ni plus, ni moins longue ? Affurement, comme ce n'est point l'air qui fait que d'une muraille à l'autre il y a une telle distance, une telle longueur, une telle etenduë, ce n'est point aussi l'air qui fait que nous concevons cette distance, cette longueur, cette etenduë.

# CHAPITRE .II.

#### Du Lieu.

Pour en venir maintenant à la nature du Lieu, qui a donné occasion à sout ce qui a esté dit de l'Espace; le Lieu semble estre, non la furface premiere, ou immediate du corps environnant, comPRINCIPES.

٢ŗ me Aristote l'a defini, mais l'Espace que La chose place occupe. Car il faut remarquer que ce n'est pas sans raison qu'Aristore mesme tient que le Lieu doit estre Immobile; parceque si le Lieu eftoit mobile, ensorte qu'il peust ou suivre la chose placée lors qu'elle semouvroit, ou la laisser lors qu'elle seroit immobile, il arriveroit que quelque chose se mouvroit sans toutefois changer de Lieu, & de mesme que quelque chose changeroit de Lieu, & neanmoins demeureroit immobile, ce qui est manifestement absurde. Or cette Immobilité convient veritablement à l'Espace, comme nous avons dit; puis qu'il est vray que l'espace qu'une Tour, par exemple, occupe, effoit là avant que la Tour fust bastie, & que si on la destruisoit, ou qu'on la transportast ailleurs, le mesme espace demeureroit immobile; Mais pour ce qui est de cette surface du corps environnant, il est evident qu'elle n'est point immobile, & l'on scait comme au moindre Vent non seulement la surface de l'air se meut, mais que tout l'air qui de loin environne la Tout passe & coule continuellement.

L'on ne scauroit dire ce que les Se-.

ر بر م

Des PREMIERS 16 Stateurs d'Aristote n'inventent pome pour arrester cette fuyante surface. Car les uns tienent qu'equivalemment c'est toûjours. la mesme; les autres ont recours ou au Pole, ou au Centre, ou à d'autres poinets immobiles, afin que la d'autres poinces innuobles, aut que la melme distance à l'egard de ces poinces estant toûjours gardée, ils puissent infe-rer que c'est le melme Lieu; enfin ceux-cy feignent une chose, & ceux-là une autre : Mais nous ne devons point perdre nostre temps à refuter des choses que les Aristoteliciens dettuisent assez eux-mesmes, lors qu'ils se combattent les uns les autres ; d'autant plus qu'en un mot, il est evident que la Tour de-meure toujours dans le mesme lieu abfolument, & non pas seulement equivalemment.

D'ailleurs, c'eft par l'Espace, & non pas par la surface du corps environnant, qu'on satisfait aux principales demandes qui se sont à l'egard du Lieu Car si l'on demande par exemple, pourquoy une chose est dite demeurer toujours dans le mesme lieu, quoy que le corps qui environne change; pourquoy elle est dite changer de lieu, quoy que

PRINCIPES.

17 s'eloigner d'un lieu, ou s'approcher d'un nouveau lieu; pourquoy estre ou plus,ou moins, ou autant éloignée d'un autre lieu; il est evident que tout cela fe conçoit d'abord en admettant l'Efpace,& qu'on a le reponse en main ; en ce que toute la mobilité regarde la chofe placée, au lieu que les espaces demeurent immobiles.

L'on entend aussi de là pourquoy, ou comment le Lieu est dit commensurable, egal, proportionné au corps placé, locus est commensuratus locato ; car à prendre l'Espace selon toutes ses di-mensions, il est de mesme grandeur que le corps placé; d'où vient qu'il que le corps place; d'ou vient qu'il le comprend parfaitement, & intime-ment, & non pas feulement exterieu-rement, de telle forte que tout l'Espa-ce répond à tout le corps, & chacune de se parties à chaque partie du corps; ce qui ne se peut assurement point dire de la surface du corps qui environne. Enfin, pour ajoûter cecy; com-ment penfez-vous que la dernier Ciel

ment pensez-vous que le dernier Ciel, ou le Premier-Mobile d'Aristote soit dans le Lieu ? Admirable necessité, qui a contraint ce Philosophe à dire que le dernier Ciel, parce qu'il n'a point

18 . Des Primiers de corps qui l'environne, n'est en au-cun lieu ! L'on sçait les peines que se donnent les Interpretes pour effacer cette tache, mais voyez cependant leurs belles fictions. Il y en a qui disent que le dernier Ciel a pour Lieu le Centre du Monde ; d'autres la surface du Ciel inferieur; & d'autres sa propre surface exterieure qui est comme sa propre. peau : En un mot, c'est une chofe merveilleuse de voir à quel point ils se trouvent reduits, lors que ne voulant pas abandonner la surface, ils sont contraints de ne donner point de lieu au Corps le plus noble, & le plus am-ple qui soit dans la Nature.

## CHAPITRE III.

#### Du Temps.

E n'est pas fans raison que S. Au-gustin dit en parlant du Temps, si personne ne me demande ce que c'est, je le fçais, mais si quelqu'un veut que je luy en donne l'explication, je n'en sçais vien; car quoy qu'en entendant pro-

19 noncer le mot de Temps, comme lors qu'on dit, il y a long-temps, ou il y a peu de temps, la fignification de ce mot de Temps ne nous arrefte pas fort; neanmoins l'on ne scauroit dire en quelle peine nous-nous trouvons fi nous voulons definir le Temps par fon genre, comme on dit, & par fa difference; de forte que Ciceron difant d'ailleurs qu'il est difficile de definir le Temps, peu s'en faut que nous ne di-fions que cela est absolument impossi-ble; tant il est difficile de trouver une definition qui satisfaffe. Or cette difficulté ne vient apparemment, que de ce qu'estant preoccupez de cette divi-sion de l'Estre en Substance, & en Accident, l'on prend d'abord le Temps comme quelque Accident qui foit dans les chofes Corporelles, au lieu que fi c'est quelque chofe, ce doit, ce fem-ble, estre quelque chofe d'incorporel, comme l'Espace vuide, & independant de l'existence de quelque chose que ce foit.

En effet, de mesme que dans la Na-ture il y a un Espace incorporel, qui quoy qu'on le nomme Imaginaire, est tourcfois ce en quoy consiste unique-

Des Premiers

ment la nature du Lieu; ainsi il semble qu'il y a une certaine Durée incorporelle, ou independante des corps, qui quoy qu'elle soit appellée Imaginaire, est toutefois telle que c'est en elle seule que consiste la nature du Temps. Car de mesine que cet Espace, outre qu'il est le lieu du Monde, & de toutes ses parties, est encore diffus de tous costez fans aucune fin ; ainsi on conçoit que cette Durée, outre qu'elle est le temps du Monde, & de toutes les choses qui font dans le Monde, a encore esté diffuse ou repanduë avant que le Monde fust, sans avoir jamais commence, & doit continuer de se repandre sans ja-mais finir, quand mesme le Monde sezoit detruit.

C'est pourquoy, comme nous imaginons les choses incorporelles à la maniere des corporelles, peut-estre suffira-t'il de dire, que demessime que dans les choses corporelles il y a deux sortes de diffusion, d'Etenduë, ou de quantité, l'une Permanente, comme la Grandeur, l'autre Successive, comme le Mouvement; il y a demessime deux sortes de quantité dans les choses incorporelles, l'une Permanente, qui soit le Lieu, ou

١

l'Espace, l'autre Successive, qui soit la Durée, ou le Temps; enforte que de mesme que l'Espace a esté definy une Etenduë incorporelle, & immobile, dans laquelle l'on peut de telle maniere designer & longueur, & largeur, & profondeur, qu'il puisse estre le lieu de quelque chose que ce soit; ains la Durée puisse estre definie une Etenduë incorporelle coulante, dans laquelle l'on peut de telle maniere designer le present, le passé, & le futur, qu'elle puisse estre le Temps de toutes choses.

Les Stoiciens ont eu cette pensée, & elle me semble bien plus raisonnable que celle d'Epicure, qui ctoyoit que le Temps ne seroit point s'il n'y avoit point de choses qui durassent par le Temps, ou mesme si nostre Entendement ne pensoit point qu'elles durasfent. Car l'on entend qu'avant qu'il y eust des choses, le Temps à coulé, ce qui fait que nous disons que Dieu les a pû produire plûtost, c'est à dire, ou long-temps, ou peu de temps avant qu'il ne les a effectivement produites; & maintenant que les choses sont, l'on entend qu'il coule de mesme teneur qu'auparavant ; & supposé que Dieu

į

reduifit toutes choses au neant, l'on entend encore qu'il couleroit demesse, & en mesme temps nous comprenons que Dieu les ayant voulu reproduire, il y auroit eu ou un long temps, ou peu de temps entre leur destruction, & leur reproduction.

production. Ce qui nous fait de la peine, c'eft qu'encore que nous semblions parler proprement, & entendre ce que nous disons toutes les fois que nous disons le temps coule, le temps suit, le temps s'approche, le temps viendra, &c.nous sommes neanmoins estonnez que voulant montrer le flux, l'ecoulement, la fuccession du Temps, nous-nous apper-cevons que tout nostre discours n'a esté cevons que tout nostre discours n'a esté que metaphorique, & que l'on ne scautoit montrer au doigt le flux du Temps, comme l'on peut montrer ce-luy de l'Eau: Mais, comme nous ne pouvons parler des choses incorporel-les que par analogie aux corporelles, il suffit que demessie aux corporelles, il fuffit que demessie qu'on entend le flux de l'eau, lorsque ses parties coulent successionent les unes apres les au-tres; ainsi l'on entéde le flux du Temps, lors que ses parties passent successilors que ses parties passent successi-vement, & de mesme teneur les unes que les autres.

Neanmoins le Temps se compare mieux avec la flamme d'une chandele, dont l'effence confiste tellement dans l'ecoulement, qu'elle est autre à chaque moment, & n'est jamais plus la meime qui a esté auparavant, ni celle qui sera par-apres; car la nature du Temps con-siste aussi tellement dans l'ecoulement, que tout ce quis'en este coulé n'est plus presentement, & que tout ce quis'en doit ecouler n'est point encore : Delà vient que demessine que toute la flam-me ne laisse pas d'estre quelque chose de corporel, & de continu, quoy que chacune de se parties soit momenta-née; ainsi le Temps consideré selon son tour, ne laisse pas d'estre quelque chose d'incorporel, & de continu, quoy que chacune de se parties soit inomentanée, ou plûtost le moment messe, qu'on appelle Maintenant, & le Present. Car demesse que chaque petite flamme presente estant conjoin-te avec celle qui precede immediateque tout ce quis'en est ecoulé n'est plus te avec celle qui precede immediate-ment, & avec celle qui fuit immediate-ment aprés, il fe fait une continuation du tout; ainfi chaque moment de Temps ayant auffi connexion avec celuy qui

Des PREMIERS

precede immediatement, & celuy qui fuit immediatement aprés, il se forme delà une succession continue du tout.

C'est pourquoy, lorsque l'on objecte que le Temps n'est rien, en ce qu'estant composé du passé, du present, en ce qu'estant composé du passé, du present, & de l'a-venir, le passé n'est plus, l'avenir n'est pas encore, & le present s'evanouit; l'on peut repondre qu'il en est demessie que si on objectoit que la flamme n'est rien, en ce que tout ce qui en a precedé n'est plus, que tout ce qui en suivra n'est pas encore, & que ce qui en est present s'e-vanouit.Car c'est faire un Paralogisme que de prendre les choses successives comme les permanentes, veu qu'elles font absolument differentes: C'est chercher dans la nature des choses successives ce qui n'y est point, & qui feroit qu'elles ne seroient pas successives s'il y pouvoit estre ; puisque si vous suppo-sez que leurs parties s'arrestent, qu'elles ne coulent pas, qu'elles demeurent fixes, & immobiles, vous les faites permanentes.

Mais il n'y a en effet rien que de permanent ? Il faut avouer que rien n'eft en effet permanemment que ce qui est permanent ; mais que ce qui est fucceffif

25.

lif est effectivement aussi à la maniere, alçavoir successivement. Car comme la nature de celuy-là consiste en ce que les parties soient ensemble, & que l'on puisse du tout plusieurs fois de suite, il est, il est, il est, demesse la nature de celuy-cy consiste en ce que ses parties ne soient pas ensemble, & que l'on puisse dire seulement du tout conjointement, qu'il a esté, qu'il est, es qu'il fera.

ment, qu'il a esté, qu'il est, & qu'il sera. Or tout cecy supposé, je ne vois pas qu'Epicure puisse dire, que le jour, & la nuit soit longue, ou courte par rapport an temps que nous luy donnons par la pensée; puis qu'elle peut bien plûtoft estre dire telle par rapport au temps, le-quel, soit qu'on y pense, ou qu'on n'y pense pas, va toujours coulant. Je ne vois pas aussi qu'Aristote puisse dire, que le Temps soit le nombre, ou la mesure du Mouvement, lequel temps ne seroit point s'il n'y avoit personne qui le con-tast; veu que le Temps ( quelque chose qu'il puisse estre) & soit qu'on le con-te, ou qu'on ne le conte pas, ne laisse pas de couler, & avoir se parties ante-rieures, & posterieures. Il est bien vray que les hommes pour designer, distin-guer, & mesurer le Temps prennent, ac-TOME II. B nuit soit longue, ou courte par rapport

#### Des Premiers

commodent, & content les parties de quelque mouvement, & principalement de c-luy du Ciel ; mais le Temps ne depend point pour cela du mouvement, ou de les parties loit contées, loit non contées ; veu principalement qu'il a esté avant le mouvement celeste melme, & que nous comprenons tres clairement, que bien qu'il y ait plufieurs mouve-mens celeftes, il ne s'enfuit pas pour cela qu'il y ait plufieurs temps; ou que fi Dieu creoit plufieurs Mondes, & plufieurs Cieux mobiles, cette creation ne feroit pas multiplier le temps.Le temps n'est donc point le nombre, ou la mesure du mouvement, mais plutost un certain flux qui n'est pas moins independant du mouvement que du repos, & auquel un nombre innombrable de mouvemens diffe-

nombre innombrable de mouvemens differens peuvent corressondre. C'est à peu prés la pensée de ceux qui distinguent, & reconnoissent un Temps qu'ils appellent imaginaire; car ils admettent aussi qu'avant que le Ciel fuit creé il a coulé un certain temps selon quov ils avouent que le Monde a pû estre fait avant qu'il ne l'a esté estectivement, lequel coule pendant que le Monde est, & qui couleroit encore

27 quan l il cesseroit d'estre. Mais comme ils font preoccupez, ils en reviennent incontinent à dire, qu'outre le temps imaginaire, il faut qu'il y ait un certain temps qu'ils appellent veritable & reel (comme pourroit estre celuy qu'a definy Aristote ) qui ait commencé avec le mouvemet du Ciel, qui s'arreste le mouvement estant interrompu, qui cesse le mouvement cessant. Je dis preoccu-pez; car à consideret la chose serieusement, je ne vois pas qu'ils y ait d'autre temps que celuy qu'ils appellst imaginaire, & qui seul couloit lorsque le Ciel estant arresté Josué combattoit avec les Rois des Amorrhéens. Mais pour voir cecy plus clairement, reprenons la comparaison que nous avions commen-cé de faire entre ce Temps, ou cette Durée appellée Imaginaire, & le Lieu ou l'Espace qu'on appelle auffi imaginaire ; puisque Platon mesme a reconnu qu'il y avoit beaucoup de rapport entre l'un & l'autre, & qu'ainfi la con-noissance qu'on a de l'un peut servir pour la connoissance de l'autre.

Comme le Lieu consideré selon toute son etenduë n'a ni bornes, ni limites; ainfi le Temps confideré selon toute la

R

D

28

Des Premiers

sienne, n'a ni commencement, ni fin. Et comme chaque moment de temps quel qu'il puisse estre, est le mesme par tout, ou en tous les lieux; ainsi chaque portion de lieu quelle qu'elle soit, demeure toujours la même en tout temps, ou correspond à tous les temps. Et deplus, demesme que le lieu demeure toujours immobilement le mesme soit qu'il y ait quelque chose dedans, ou qu'il n'y ait rien; ainsi le temps coule toujours de mesme teneur, soit qu'il y ait quelque chose qui dure dans ce temps, ou qu'il n'y ait rien, & soit que cette chole le repole, ou se meuve, ou qu'elle fe meuve plus viste, ou plus lentement. Et comme le lieu ne peut estre interrompu par aucune force, mais demeure immobilement continu & toujours le mesine, ainfi le temps ne peut estre arresté, ni pour ainsi dire, suspendu par aucune force, mais va coulant toujours sans que rien le puisse empescher. De plus, comme Diçu a choify une certaine partie du lieu qu'de l'espace immense dans laquelle il a placé le Monde; demesme il a choisy une certaine partie determinée du temps infiny dans laquelle il a voulu que ce Monde existant. Et demesme que

chaque corps particulier ( ou chaque chose, pour parler plus generalement) entant qu'elle est ou icy, ou là, occu-pe une certaine partie de l'espace ou du lieu du Monde ; demesme aussi chaque chose, entant qu'elle existe ou maintenant, ou alors, s'attribuë ou s'approprie une partie determinée de cette durée generale du Monde. D'ailleurs, comme à raison du lieu nous disons par tout, & en quelque part ; ainsi à raison du temps nous difons tonjours, & en quelque temps. De là vient que, comme c'est le propre des choses creées d'estre seulement en quelque part à raison du lieu, & en quelque temps à raison du temps; ainsi il appartient an Createur d'estre par tout, à raison du lieu, & d'estre toujours, à raifon du temps, ce qui fait que ces deux infignes attributs lui convienet, alcavoir l'Immenfité, par laquelle il est present en tous lieux, & l'Eternité , par l'aquelle il subliste en tout temps. Enfin comme le Lieu a ses dimensions permanentes ausquelles la longueur, la largeur, & la profondeur des corps s'àccorde & convient ; ainfi le Temps a les dimensions successives ausquelles le mouvemet des corps s'accorde, & convient pareille-B

Des Premiers

mét.Et de là il arrive,que demesine que nous mesurons la longueur du lieu par la longueur d'une aulne, par exemple; ainsi nous mesurons le flux du temps par le flux d'une Horloge, & que n'y ayant aucun mouvement plus general, plus constant, & plus connu que celuy du Soleil, nous prenons ce mouvement comme quelque Horloge generale pour mesurer le flux du temps ; non que si le Soleil se mouvoit plus viste, ou plus lentement, le temps auffi coulast acause de cela plus viste ou plus lentement, mais tel que s'est trouvé le mouvement du Solcil, nous l'avons pris pour mesoleil eust esté deux fois plus rapide, le temps n'en auroit pas pour cela coulé deux fois plus viste, mais seulement l'e-space de deux jours eust autant valu que celuy d'un jour d'apresent.

Tout cecy nous fait enfin voir que le temps n'est pas dependant du mou-vement, ou n'est pas quelque chose de posterieur au mouvement; mais seule-ment qu'il est indiqué par le mouve-ment comme la chose mesurée l'est par la mesure. Et parceque nous ne pour-rions pas scavoir combien il se scroit

paísé de temps pendant que nous fai-sons quelque chose, ou que nous ne fai-sons tien; nous-nous sommes trouvez obligez de prendre garde au mouve-ment celeste, afin que selon sa quantité, nous pússions determiner combien de temps il s'est ecoulé. Et parceque d'ail-leurs ce mouvement nous sembloit ordinairement difficile à observer, on a accomodé le mouvement de certaines choses qui nous sont familieres, comme celuy de l'eau,de la poudre,des roües,& des quadrans au mouvement celette; afin qu'estant ailé de prendre garde à ces derniers, nous pullions juger de celuy du Ciel, & du temps ; & c'eft pour cela que je viens de dire que le Ciel est une espèce d'Horloge generale, en ce que toutes les nostres l'imitent autant qu'il est possible, & que nous-nous en servons à la place de celle-là qui est moins connuë. Et c'est encore pour cela que voulant prouver plus haut que le temps est independant du mouvement celeste, j'ay fait prendre garde qu'on conçoit que le temps coule toujours de la mef-me façon, soit que le Ciel se repose, qu qu'il femeuve; & que pour exemple j'ay infinué ce que l'Histoire Sainte rappor-B

DES PREMIERS

32

32 DES PREMIERS te de Josüé. Car il n'y a certes person-ne qui comprenne qu'il n'ait point cou-lé de temps pendant que Josüé com-battoit avec les Amorrhéens (quoy que le Ciel fust pour lors arresté) & qu'il ne se soit passé presque autant d'heures qu'il en faudroit pour un jour entier; veu que la Sainte Ecriture nous marque qu'il n'y avois point en de jour si long ni devant, ni apres, & il n'est pas possible d'entendre autrement cette longueur que par le flux du temps.

pouroie d'entendre autrement cette longueur que par le flux du temps. En effect, supposez maintenant que le Ciel soit en repos (puisqu'il est vray que Dieu le pourroit arrester) ne voyez-yous pas que le temps couleroit comme si le Ciel se mouvoit ? Que si vous de-mandez comment il y auroit donc des heures si le mouvement du Ciel ne les distingnoit? Je repons qu'il y en auroit, non pas qu'elles fusient en effet distin-guées par le mouvement du Soleil, mais parce qu'elles le pourroient estre par le mouvement du Soleil qui se pourroit faire pour lors (& elles pourroient mel-me estre distinguées par le mouvement d'une horloge d'eau, ou de quelque au-tre machine de la sorte) Ainsi nous difons que le Monde a pû estre creé mil-

le ans auparavant qu'il ne l'a effétrivement, non pas que les jours fusient pour lors diffinguez par divers circuits du Soleil femblables à ceux qui le font apresent; mais parce qu'il a coulé un temps dont les circuits du Soleil, tels qu'ils sont presentement, eussent pû estre une commode mesure.

## CHAPITE IV.

De l'Eternité.

Uvy que l'Eternité femble ne pouvoir eftre autre chofe que le Temps mesme, entant qu'il n'a ni commencement, ni fin, c'est à dire une certaine durée perpetuelle, ou un cettain flux eternel, & uniforme, qu'on imagine estre comme le Temps independant de tout Estre, de tout repos, de tout mouvement ; cependant l'on objecte incontinent qu'il n'en est pas de l'Eternité comme du Temps, en ce que le Temps estant successif, & ayant des parties qui se fuivent les unes apres les antres, l'Eternité est toute tout ensemble, n'a ni passé, ni futur, & n'est que le

ر A

34 DES PREMIERS present, & qu'un certain Maintenant immobile, selon cette celebre definition que Boëce nous en donne, l'Eternité est une passession parfaite, & toute entiere d'une vie sans fin; c'est pourquoy il faut principalement remarquer deux choses.

L'une, que Platon, que quelques Peres ont imité, & de qui Boece a tiré la definition, n'a pas pris l'Eternité abstractivement, ou pour une espece de durée precisement, mais pour la chose eternelle , alavoir la substance Divine, qu'il veut d'ailleurs estre l'Ame du Monde. L'autre, que lors que Platon pretend qu'on ne doit point attribuer le passé, & l'avenir à la Substance éternelle, mais seulement le present, ou ce mot d'est, ce n'est que de crainte que si nous difions elle a efté, on entédit qu'elle n'est plus, come lors qu'on dit, Troye a effé, & que si nous dissons qu'elle fera, on ne donnast à entendre qu'elle n'est pas encore, comme lors qu'on dit, Il y aura quelque jour un autre Typhis, mais il ne pretend pas qu'on ne puisse bien dire de cette Divine Subftance elle a esté , & sera ; pourveu que nous entendions que presentement elle

1

demeure abfolument la mesmequ'elle a toûjours esté auparavant, & qu'elle a toûjours esté, & est presentement telle qu'elle sera à jamais. Car Platon ne veut autre chose, sinon qu'on se donne de garde d'attribuer à l'Estre eternel, qui est Dieu, les changemens des choses qui sont sujettes à la generation, & à la corruption.

Il croit par consequent que ce terme est luy convient proprement; parce qu'il est toûjours absolument le mefme, ou a toûjours les messerections, & qu'il n'y a aucun moment en toute l'etenduë du temps infini dans lequel on puisse du temps infini dans lequel que chose qu'il n'avoit pas auparavant, ou qu'il n'auta pas enfuite, mais qu'il a tout ensemble à chaque moment tout ce qu'il a dans tous les temps pris conjointement; le progrez des temps ne luy ajoûtant, ni ne luy ostant rien, comme il se fait dans les autres choses qui sont sujettes au changement.

C'est pourquoy nous disons aussi, que quand l'Eternité est dite estre quelque chose qui est toute tout ensemble, ou qui n'a aucune succession, aucun DES PREMIERS

26

flux, aucun écoulement, elle est dectite alors, non entant qu'elle est une durée, mais entant qu'elle est la Substance Divine, ou la vie de la Substance Divine, comme lors que Plotin la definit *Vne vie fans limites*, & Boëce, *La possifien d'une vie fans limites*. Aussi voyez-vous que Durée dans

Auffi voyez-vous que Durée dans ces definitions devant eftre le Genre, on a apporté tout autre chofe ; mais ces grands hommes fe font contentez de nous indiquer que la railon pour quoy l'effence de Dieu dure par une durée eternelle, c'eft qu'il eft immuable, & que tout ce qu'il possed, il le possed fans le pouvoir jamais perdre. Que si vous demandez maintenant

Que si vous demandez maintenant la difference de l'Eternité, & du Temps, j'estime qu'on peut repondre en trois mots, que le Temps, & l'Eternité ne different qu'en ce que l'Eternité est une durée infinie, & que le Temps, selon l'usage ordinaire, en est une certaine partie. C'est ainsi qu'en parle Ciceron. Le Temps, dit-il, est une partie de l'Eternité. Ainsi l'Eternité sera dite une durée qui n'ani commencement, ni fin, & qui ne convient qu'à Dieu; & le Temps une durée qui a commencePRINCIPES

ment, & fin , & qui convient aux choses caduques, & periffables.

Au refte, je ne vois pas comment on ne puisse pas bien dire, Dieu a esté du temps du premier homme, & Dieu sera du temps du dernier; & comment ce ne soit pas mesme micux dir, Dieu a autrefois creé le Monde, & un jour il reparera le Monde, que de dire il crée, & repare apresent.

L'on objecte la Sainte Ecriture qui attribue le present à Dieu, comme quelque chose qui luy convient particulierement. le suis qui je suis, & celuy qui est m'a envoyé à vous. Mais pour passer sous filence que le texte Hebraïque n'exprime pas le temps present, mais le suur. le seray celuy qui sera, & celuy qui fera m'a envoyé à vous, combien avons-nous de Passages qui attribuënt aussi proprement à Dieu le sutur, & le passé, que le present? L'Apocalypse en parle en ces termes, Celuy qui est, qui estoit, & qui doit venir. Et Dieu mesine dit en plusieurs endroits des choses, non qu'il fait, mais qu'il a fait, ou fera.

Il ne s'ensuit neanmoins pas de làce que nous voyons qu'on objecte aussi Des Premiers

28

ordinairement, ascavoir que toutes choses ne setoient pas presentes à l'Entendement de Dieu; car il est vray que plusieurs choses ont effectivement esté, ou seront : Mais parce que Dieu ne perd pas la memoire des choses paslées, & que l'obscurité des choses à vénir ne le trouble point, & qu'ainsi il envisage toujours toutes choses tres distinctement; pour cette raison nous disons que toutes choses sont toujours presentes à son Entendement, non qu'il connoisse toutes choses estre pre-fentes ensemble, mais parce qu'il a devant soy toutes les diversitez des temps, & qu'il voit auffi parfaitement les choses futures, & les passées, que celles qui sont actuellement presentes; car il ne connoit pas les chofes à la façon des hommes tantost l'une, & tantost l'autre successivement; mais il connoit tout ensemble, & dans le mesme moment tout ce qu'il a jamais pû, & pourra connoitre.

L'on objecte deplus quelques-uns des Peres, comme S. Augustin, S.Gregoire de Nazianze, & S. Jean Damafcene, qui nient qu'il y ait eu aucun temps avant la creation du Monde, quoyque Dieu fult subsistant dans l'Eternité; mais nous pouvons opposer S. Basile, S. Ambroise, S. Hierosme, & quelques autres qui reconnoissent qu'il y a eu un temps, & des siecles avant que le Monde suft creé.

#### CHAPITRE V.

## Si le Monde est Eternel, ou s'il & cu commencement.

IL n'y eut-jamais chez les Anciens de question plus celebre, ni plus solemnelle que celle-cy, quoyque la resolution en ait paru tellement difficile à Manile, que desessert de la pouvoir resoudre, il a dit que toûjours on en disputeroit, & qu'on en demeureroit toûjours en doute, comme estant une chose tout à fait abstruse, & au dessus de la connoissance des Hommes, & des Dieux.

Semper crit genus in pugna, dubiúmque manebit,

Quod latet, & tantum supra est hominémque, Deúmque.

Cependant Aristote semble n'avoir nullement douté de l'Eternité du Monde, &il a toûjours esté tellement attaché à ce sentiment qu'il ne s'en est jamais departy, quoy qu'en plusieurs autres opinions on l'ait veu panchet tantost d'un costé, & tantost d'un autre; Aphrodifée mefme nous apprend que de toutes les Opinions c'eftoit celle qui plaifoit d'avantage à ce Philosophe, & celle qu'il avoit defendue plus con-ftamment, & l'on sçait d'ailleurs qu'il a eu grand nombre de Sectateurs qui apportant pour exemple, Quil estois impossible de deconvrir si les Oyseaux estoient engendrez avant les Oeufs, ou les Oeufs avant lesOyfeanz, soutenoient confequemment qu'il y avoit en un certain cercle infiny de choses engendrantes, & de choses engendrées.

Or quoy qu'Aristote ait la reputation d'estre le principal Autheur de cette Opinion, neanmoins il y a lieu de s'étonner qu'il ait ofé écrire que tous les autres Philosophes ont tenu que le Monde a eu naissance, comme s'il avoit esté le seul qui l'eust fait non engendré ou eternel; car il est constant au rapport de Plutarque, & de

41 Stobré, que c'estoit le sentiment de Parmenides, de Meliss, des Chaldéens, de Pytagore, d'une infinité d'autres, & de Platon melme dont il ne pouvoit pas ignorer la penfée.

L'Opinion contraire, qui veut que le Monde ait commence, a aussi eu de tres celebres Defenseurs, Empedocle, Heraclite, Anaximander, Anaximenes, Anaxagore, Archelaus, Diogene Apolloniate, Leucippe, Democrite, Epicure, Zenon, & tous les Stoiciens, ou du moins la pluspart ; pour ne rien dire des Egyptiens dont parle Laerce, des Bragmanes dont parle Strabon, & d'un nombre innombrable d'autres.

Quant à nous, la Raison, & l'Authorité ne nous permettent pas de douter que cette derniere Opinion ne soit la varitable, & celle que nous devons suivre; puisque la Sainte Ecriture l'enseigne au premier Chapitre de la Genese où il est dit, Qu'au commencement Dieu crea le Ciel, O la Terre. Il est vray qu'il y a une grande difference entre cetArticle de Foy,& l'Opinion de ces derniers Philosophes ; en ce que la Foy nous enseigne que c'est Dieu qui a donné le commencement au Monde, comme l'a-

Des PREMIERS

42

yant creé de rien ; au lieu que plusieurs de ces Philosophes veulent qu'il ait commencé par une suite fatale de caufes, ou par un concours aveugle des premiers Principes, & que tous soutienent que la matiere dont il a esté formé doit avoir preexisté ; mais comme les lumieres de la Foy nous ont tiré de ces erreurs, la Question consiste uniquement à scavoir si le Monde peut avoir esté produit par quelque vertu que se puisse estre, soit que quelque matiere ait preexisté, ou non ; la Question, dis-je, consiste à scavoir si la contemplation du Monde, & de ses parties, & la raison naturelle peuvent nous faire voir, & nous porter à croire que le Monde ait eu naissance, ou qu'il ne soit pas effectivement eternel.

La premiere railon qui marque que le Monde a eu naiffance, ou qu'il n'a pas esté de toute Eternité, c'est qu'on ne scauroit considerer la face admirable de ce Monde, qu'il ne viene aussitost en penseé que cet ordre, & ces vicissitudes regleés, & invariables des choses ne peuvent point estre sans que quelque cause intelligente, & dispositrice l'ait ainsi ordonné, etably, dispo-

PRINCIPES. 43 fé ; car il semble qu'il y auroit de la fo-lie à croire que tout peust fuivre ainsi, & aller avec tant de sagesse, & de constance, & cependant que cela ne se fist, & ne se fust fait, que par hazard,& par une conduite aveugle de la Fortune: Pour ne dire point qu'il y a de la temerité à soûtenir, que des choses si differentes s'accordent d'elles-mesmes, & par l'aveugle necessité du Destin à faire ainsi leurs cours, & leurs circuits avec tant d'harmonie, & de regularité; & la raison nous dictera toujours qu'il doit y avoir quelque Agent souverainement intelligent, industrieux, & puissant qui ait decreté, & ordonné que toutes choses se fissent, ou fussent faites, & qu'elles fissent leurs cours de telle & de telle maniere. & non pas d'une autre; d'ou l'on doit inferer, que si cet ordre a esté estably par quelque cause, il n'est donc pas eternel ; parceque l'etablissement est une action qui se fait en quelque temps ; au lieu qu'une chole eternelle ne s'etablit en aucun' temps, & que telle qu'elle est une fois, telle elle a toujours esté, & telle elle sera dás toute la suite des temps ; comme n'ayant dans toute cette suite qu'une pure, &

44 DES PREMIERS fimple sublistance, dureé, ou continuation d'estre.

La seconde raison est, que le Tout suivant la natute de ses parties, & les parties du Monde estant sujettes à la corruption, & à la generation, le Monde entier doit aussi estre sujet à la generation, & à la corruption: Or que les par-ties du Monde s'engendrét, & perissent, c'est ce que Lucrece prouve par une belle Induction, mais qui se rapportera plus commodement dans le Chapitre luivant. Il suffira cependant de sçavoir que la cause radicale que Lucrece en donne se tire du mouvement continuel, & inamissible de tous les Atomes, ou premiers Principes dont le Monde'est formé, en ce que ces principes sont dans un effort continuel comme pour fe debarrasser, & se mettre en liberté, & qu'ainsi il est impossible que la malse du Monde qui en est composée, resiste eternellement à leurs efforts, ou qu'elle y cust resisté depuis un temps infiny.

-Neque enim mortali corpore que sunt Ex infinito jam tempore adhuc potnissent Immensi validas avi contemnere vires. Et l'on ne verroit point, dit-il, des pie-

ces de Rocher se detacher tout d'un coup,& se precipiter dans les Vallons, elles qui auroient deja souffert depuis des Siecles infinis toutes les atteintes, & les injures possibles de l'Age sans avoir esté minées.

Neque enim caderent avolfa repentè, Ex infinito qua tempore pertoleraffent Omnia tormenta atatis privata fragore.

Il est vray que l'on pourroit repondre que cette vicifitude ordinaire de generations, & de corruptions qui fe remarquent soit dans la Terre, soit dans les Eaux, soit dans l'Air, ne regarde que les parties prises separement, & qu'il en est de la masse du Monde comme d'une masse de Cire qui demeure toujours la messe, quoy que se patties puissent estre differemment changées par les diverses impressions de plusieurs Cachets, ce qu'Ovide nous represente dans ses Metamorphoses.

——Cùm fint bùc forfstan illa ,

Hac tranflata illuc , fummâ tamen omnia conftant.

Et Manile.

Omnia morsali mutantur Lege creata, Nec se cognoscunt terra vertëtibus annis, At manet incolumis Mundut, suaque omnia servat, 46 DESPREMIERS Idem femper erit, quoniam femper fuit idë. Non alium videre patres, aliumve nepotes Afpicient.

Mais l'on pourroit auffi toujours sontenir avec Lucrece, qué la mesme necessité qui cause la destruction d'une partie, peut causer celle de deux, & de trois, de dix, de mille, & de toutes, & qu'ainsi il n'y a point de repugnance qu'il n'arrive quelque dissolution torale, & un renouvellement general du Monde, quoy qu'il n'en arrive dans nos jours que de particuliers; car de ce que quelque chose ne se fasse pas aisement, ni souvent, l'on ne doit pas inferer qu'elle ne se puisse point faire absolument; estant possible qu'il arrive en un moment une chose qui ne ser pas arrivée dans des millions d'années.

L'on peut mesme ajoûter que l'exemple de la Cire n'est pas juste; parce qu'il ne se fait de changement dans la Cire que par des causes extremes, & que la ruine du Monde peut venir d'une cause interne, qui est cette agitation intestine, & perpetuelle de tous les premiers principes que nous venons d'infinuer. La troisseme raison de Lucrece est prise de deux Chefs. Le premier regarde PRINCIPES.

les Hiftoires dont les plus ancienes, dit-il, ne remontent point au delà de la guerre de Troye. Le fecond regarde les Arts qui à fon jugement doivent avoir efté inventez depuis peu de Siecles; parce qu'ils fe perfectionent tous les jours, & que l'on fçait le nom, & le temps auquel ont vescu ceux qui en ont efté les Inventeurs; au lieu que fi le Monde n'avoit jamais commencé, les Arts, & principalement ceux qui font utiles à la vie, devroient eftre beaucoup plus anciens, ou avoir toûjours efté. Praterea fi nulla fuit genitalis origo

Terrai, & Cali, semperque aterna fuere, Cur supra bellum Thebanum, & funera Troja,

Non alias aly quoque res cecinere Poeta? Quo tot facta V srûm toties cecidere , nec u(quam

Æternis fama monumensis inclita florës? Verum,ut opinor,babet novisasem fumma, recenfque

Natura est Mundi , neque pridem exordia cepit, &c.

Quare etiam quedam nunc Artes expoliuntur,

Nunc esiam angefcunt ? Nunc addita Navigiis funt Multa ? &c.

Digitized by Google

#### DES PREMIERS

Nous pourrios ajouter des Jnventions de nos temps beaucoup plus admirables que les ancienes, comme l'usage de la Bousson de laquelle nous avons travercé de vastes eténdues de Mer, & trouvé un nouveau Monde, de nouvelles Terres,& de nouveaux hommes; ces Navigations fi celebres dans Homere, & dans Hefiode, & celles qui se sont faites depuis n'estant, pour ainsi dire, que des jeux d'Enfans, si on les compare avec les nostres. Que ne doiton pas dire de la poudre à Canon, de l'Artillerie, & generalement de l'Art Militaire, qui lemble enfin dans nos semps estre parvenu à la perfection?De l'Imprimerie, qui a cela d'admirable, qu'aucun des Anciens n'auroit jamais crû qu'on eust pûdecrire une seule de-mie fueille entiere en un moment?Des Lunettes de longue-veüe, qui nous ont decouvert dans le Ciel tant de choses inconnues aux Siecles passez, & qui nous ont beaucoup plus approché des Astres que n'auroient fait les Montagnes'de Pelion, & d'Offa entaffoes les unes sur les autres?DesMicroscopes,qui nous ont fait voir dans un Ciron tant de choses qui nous estoient invisibles? De

48

De l'ulage de la Monnoye; qui estoit inconnu du temps des premiers Ecrivains, & mesme ignoré dans le nouveau Monde, & qui paroit cependant estre d'une telle utilité, qu'il ne semble pas desormais pouvoir perir. Il est vray aussi qu'Aristote pretend

que l'oubly des choses passes peut venir des transmigrations ou passages des Natios d'un pays à un autre, soit que ces pallages se fassent acause des guerres, des maladies, & autres semblables accidens; soit que la Terre devenant aride, & sterile d'humide, & de fertile qu'elle estoit; contraigne les Habitans de chercher d'autres demeures ; soit parceque tout ce qui est maintenant couvert des eaux de la Mer se trouve à sec dans un autre temps,& que tout ce qui est maintenant à decouvert se couvre ensuite de ces mesmes eaux ; ce qui ne se fait pas, dit-il, dans une anneé, dans mille, dans quelques milles, mais qui arrive pourtant enfin, le temps ne manquant j'amais, selon la penseé d'Anaxagore, qui estant interrogé sur la destinée des Montagnes de Lampfaque, fi elles deviendroient Mer quelque jour, repondit, Ouy cerses cela arrivera, pourven TOME II.

# SO DES PREMIERS

que le temps ne manque point. Il tire mesme la preuve de ces change-mens de terre en mer, & de mer en terres, du transport continuel de sables, de terres, de sels, & de pierres que font les Fleuves, & les Torrens ; d'ou il arrive que nous voyons continuellement les Rivages s'avancer, & la Mer sere-tirer, & qu'il faut de necessité que d'au-tres terres soient inondeés; ce qui pa-roit evidemment dans l'Egypte que le Nil va perpetuellement dans l'Egypte que le Nil va perpetuellement augmentant par les Sables, & le Limon qu'il apporte, d'ou Herodote a conclu qu'il y a eu un temps qu'il n'y avoit point d'Egypte; Bolybe ajoûrant que le Danube en fait autant dans le Pont-Euxin que le Nil dans la Mediterraneé, & l'experience nous faisant voir qu'il en est demessie du Phosina du Phin, du Po & des eu du Rhofne, du Rhin, du Po, & des autres Fleuves qui ont fait des progrez fort confiderables depuis deux ou trois cent ans.Or Aristote pretend qu'estant vrayfemblable que ces amas n'ont pas com-mencé de le faire depuis le temps de nos Ayculs, & Bis-ayeuls seulement, mais qu'il s'en est fait de semblables dans tous les Siecles passez ; il est enfin arrivé dans des Siecles innombrables,

**{ I** 

que tout ce qui est maintenant Terre a autrefois esté Mer, & que tout ce qui est Mer a esté Terre : Ce qui est conforme à ce que dit Strabon lorsqu'il predit avec l'Oracle, que le Pyrame joindra enfin quelque jour le Continent à l'Isle de Chypre.

Tempus erit rapidus olim cium Pyramus undie

In Sacram veniet congesto littore Cyprum.

Et à ce que dit Pytagore dans Ovide, que les Montagnes s'applanissent enfin par le detachement des Rochers, & par l'eboulement des terres que les Fleuves entrainent dans les cavitez de la Mer.

Quodque fuis campu vallem decursus

Fegit, & eluvie Mons est deductus in Aguor.

Que le Temps n'ayant jamais manqué, le Tanaïs, & le Nil n'ont pas toujours coulé, que la Nature par les divers tremblemens de terre a icy ouvert de nouvelles Fontaines, que là elle en a fermé d'autres, qu'icy elle a fait couler de nouveaux fleuves, & que là elle en a affeché ou fait disparoitre d'autres. His Fomes Natura novos emiss, & illia Clauss, & ansignis tapo multa sremeribm

oris

les terres, &ineline fort hauts & elevez, l'on trouve une infinité de Coquilles de Mer tres bien formees, entre lesquelles il y en a qui sont ou entierement, ou à demy ecrafées de vieillesse, comme à Lify proche de Meaux, & en cent autres lieux, & ce qui est deplus merveilleux qu'en d'autres endroits, comme dans le fond des caves de l'Observatoire de Paris, & entre Vaugirar,& Isly, il se trouve des bancs de petites Coquilles qui font horifontalement fituez, & qui regnent bien avant sous les terres, ces Coquilles se trouvant entremessées d'arestes de poisson, & quelquesois mesme de petis morceaux de verre que la Mer a apparemment laissé là en le retirant; ce qui femble marquer que dans la maf-fe totale de la Terre il est arrivé des changemens plus confiderables que tout ce qu'en a pensé Aristote, pour ne rien dire des Ancres, & des pieces de Navires qu'on trouve souvent en fouillant la terre bien loin des Rivages, ce quis'est veu dans les Pays bas sur la fin Lu dernier Siecle, dans la Calabre il y a

Flumina profiliunt, aut exficcata refidum. A quoy l'on pourroit ajoûter qu'en plufieurs endroits qui font bien avant dans

environ deux cent ans, & dans la Numidie au temps de Pomponius Mela, aussi bien que du temps d'Ovide.

Vidi ego qued fuerat quendam folidiffima Tellus ,

Effe fretum, vidi factas ex aquore terras, Et procul à Pelago coche jacuere marina, Et vetus inventa est in Montibus anchora summis.

Platon mesme pretend aussi que les Deluges, & les Incendies sont cause que la memoire des choses paties se perd: Car il introduit un Prestre Egyptien disant que souvent les lieux bas sont noyez, & les lieux hauts bruflez, & que c'est ce qui fait que tantost dans un pays, & tantost dans un autre la memoire des chofes qui se sont passes depuis plusieurs Siecles se perd, & qu'elle peut durer plus longtemps dans des lieux qui ne sont pas sujets à ces acci-dens, tels qu'il disoit estre les Saïtes: A propos de quoy nous pourrions icy rapporter ce passage de Salomon, que la memoire des choses passes n'est plus, mais qu'on ne se ressouviendra aussi plus un jeur de ce qui se fait presentement, & ce que dit Aristote des opinions des hommes, Que les mesmes opinions sont 

Digitized by Google

54 DES PREMIÈRS revenues, & ont esté renouvelleés, non pas une, ou deux, ou plusseurs fais, mais une infinité de fois.

Cependant Lucrece soûtient, que bien loin que les Deluges, les Intendies, les Tremblemens de Terre, & ces autres changemens particuliers detruisent son Opinion, qu'au contraire ils la confirment; en ce que de la ruine, & de la corruption des parties l'on est toujours en droit de conclure la corruptibilité du Tout; & qu'il est tres probable que si ce qui est sujet à de si grandes maladies, & à de si grands accidens, estoit attaqué par une cause plus forte, & plus impetueuse, il feroit entierement ruiné, & detruit.

Luod si foriè fuise antebae cademomnia credis,

Sed periisse bominä torrenti Saela vapore, Aut cecidisse Vrbes magno vezamine Mundi

Ant ex imbribus affiduis exife rapaces Per terras Amnes, atque Oppida cooperuiffe;

Tanto quippe magis victus fateare necesse est

Exitium quoque Terraï, Calique futură; Nã cùm res tantis morbis, tãtifque periclis Tentarentur, ibi fi triftior incubuiffet PRINCIPES. 55 Caufa, darent las clade, trifte sque ruinas; Et defait, ajoute-t'il, nous ne nous reconnoisfons estre mortels, & corruptibles, que parceque nous-nous voyons atteints des mesmes maladies que ceux qui sont morts.

Nec ratione\ aliâ mortales eße videmur Inter nos,nifi quòd mortu agrestimus isuë Atque illi quos à vita Natura removit.

Pour ce qui est de ces vicissitudes de mer en torne, & de rerre en mer, nous dirons en son lien ce que vray-semblablement on en doit penser, & nous montrerons particuliorement a l'egard des Coquillages, qu'il n'est pas impossible qu'ils s'engendrent dans certaines terres, & qu'ainfi il s'en trouve dans les terres par une autre caule que par l'eloignement de la Mer: le remarqueray cependant que ces vicififiudes ne femblent pas avoir effé de toute Eternité, comme elles ne semblent pas auffi pouvoir estre à l'Eternité, si le Monde duroit autant ; puisque toute la Terre devroit deja depuis longremps estre couverte d'Éaux; comme il est neccssaire. qu'elle le soit enfin, & qu'elle deviene par consequent inhabitable, si l'on suppose que cet estat present des choses

Des Premiers

doive perfeverer à l'Eternité. Car il eft certain qu'il fe fepare continuellement quelque chofe des Montagnes, foit qu'on les cultive, foit que les Torrens les rongent, foit que les Pluyes en detachent peu à peu quelques petites parties, foit que la chaleur les conforame; c'eft pourquoy comme il ne retourne rien fur les Montagnes, il femble que dans une fuite eternelle de temps tous les lieux hauts doivent tellement eftre abaisfez, & tous les lieux bas tellement remplis, & rehauffez, qu'il ne refte enfin aucune partie de terre eminente au deffus de l'eau, mais que toute la Terre doive eftre couverte, & inondeé.

Et il ne luffit/pas de dire que les feux foûterrains foulevant des maffes de terres & des rochers, & que les jettant & les renversant fur la Plaine, il se fait de nouveaux enfoncemens, & de nouvelles Montagnes; car quoy que cela arrive quelque fois dans ces grands, & horribles Tremblemens de Terre, cela est neanmoins tres rare, & n'est presque pas considerable'à l'egard des) terres que les pluyes detachent, & que les Fleuves emportent continuellement dans la Mer.

Mais quoy qu'il en puisse estre à l'avenir, j'ajoûte qu'il ne femble pas pour cela que la memoire des choses ancienes doive perir, & s'evanoüir; parceque ces Transinigrations de peuples d'un Pays à un autre ne se faisant que peu à peu, & insensiblement, les monumens de l'Antiquité se peuvent conferver comme par une espece de propagation. L'on ne doit pas mesme avoir recours à d'autres sottes d'accidens, comme sont les maladies, & les guerres; car ils ne font point perir les Nations entieres, & il reste toujours des hommes qui peuvent conferver les monumens des Anciens, & les transimettre à la Posterité.

Vous direz peutestre que je parle toujours de ce qui peut arriver, & non pas de ce qui arrive en effet, & que cela ne fait pas qu'il y ait des Nations où il se soit conservé des Monumens fott anciens de ce qui s'est passé chez clles, ou chez d'autres : Mais de cela mesme qu'il pourroit y avoir des monumens plus anciens, & que neanmoins il n'y en a pas, j'infere que l'otigine des choses ne doit pas estre fort anciene. Ainsi, quoy que les raisons

S

#### DES PREMIERS

de Lucrece soient seulement probables, neanmoins elles semblent avoir beaucoup plus de poids que celles qu'on apporte au contraire.

Car pour toucher un mot de celles d'Aristote, il dit premierement que le Mouvemét doit estre eternel, & qu'ain-fi le Ciel, ou le Monde dans lequel est le mouvement doit aufsi estre eternel : Or voicy comme il raisonne pour montrer que le mouvement est eternel. S'il y a eu, dit-il, un premier mouvement, comme tout mouvement suppofe un mobile, ou ce mobile est engendré, ou il est eternel, mais neanmoins en repos acause de quelque obstacle; Or de quelque maniere que ce soit il suit une absurdité : Car s'il est engendré, c'est donc par le mouvement, lequel par consequent sera anterieur au premier, & s'il a esté en repos eternellement, l'obstacle n'a pû eftre osté sans le mouvement, lequel aura donc auffi efté anterieur au premier. Il dit de plus que les Substances separées, comme on pourroit dire les Anges ou Dieu mesme, sont des Actes parfaits, ce qui ne seroit pourtant pas si quelquefois elles eftoient fans agir,

59 comme lors que le Monde ne servit point.

Il ajoûte specialement à l'egard du prewier Moteur, qu'il ne pourroit pas estre dit immobile, ou immuable, on demeurant le mesme faire le mesme, si le Monde existant quelquefois, & quelquefois n'existant pas, ce premier Moteur tantoft mouvoit, & tantoft ne mouvoit pas.

Q.'il s'enfuivroit mesme que Dieu, & la Nature ne feroient pas toûjours ce qui est de meilleur à faire ; puisque le Monde auroit pû estre fait, & cependant que Dieu ne l'auroit pas fair durant toute l'Eternité anterieure.

A quoy on pourroit ajoûter la quesion , pretendue indissoluble, lequel des deux , a esté le premier de l'œuf, ou de l'oyseau; l'œuf ne pouvant estre engen- . dré fans l'oyfeau, ni l'oyfeau fans l'œuf, & generalement ce que ceux qui tie-, nent l'Eternité du Monde croïent estre l incomprehensible, qu'il y ait eu un s premier Homme qui n'ait par consequent pas esté engendré d'un Homme, Se qu'il est bien plus aise decompren-dre ce que Censorin dit conformement à leur fentiment , Que puifqu'il eft evi-

dent que les Hommes engendrez de femenses de parens se vont multipliant les uns les autres par une propugnation successive de pere en fils, les Hommes doivent avoir toûjours esté, O toûjours avoir esté engendrez 'de mesme sans que leur espece ait jamais en ni origine, ni commencement.

Mais premierement Aristote Suppofe que rien ne peut estre premier que par le mouvement Physique, ce qui est neanmoins tres faux acause de la vertu infinie de la Caufe premiere. Secon-dement, tous les mouvemens se peu-vent reduire à un premier Moteur, en-tant qu'il a creé tous les mobiles, & qu'il leur a imprimé la force par laquelle ils femeuvent.En troisieme lieu, une Substance separée ne laisser pas d'estre un Acte parfait, quoy qu'elle ne meuve pas actuellement les Cieux; d'autant plus que si cette Substance est Dieu-melme, rien ne luy peut survenir, ni luy eftre ofté, le Monde, & le mouvement de Monde luy estant une pure relation, ou comme on parle d'ordi-naire, une denomination exterieure. Quatriemement, Dieu en creant le Monde, & en le creant en ce temps là,

& non pas dans un autre, a fait ce qui estoit tres bon, ascavoir ce qui luy a plû, n'estant pas possible que rien luy plaise qui ne soit tres bon; & il nous doit suffire à legard de ce qu'il a fair, ou de ce qu'il a differé de faire, que ça esté seton les veues d'une sagesse infinie, & impenetrable à la foiblesse de l'Elprit humain. Enfin comme c'est luy qui a creé tout le Monde, & qui a premierement formé les Animaux, l'on ne doit pas tenir pour indisfoluble la question, si l'oyseau est avant l'œuf, ou lœuf avant l'oyleau ; ni comment il y ait pû avoir un premier Homme, lequel n'ait par consequent point esté engendré d'un homme.

Ce feroit icy le lieu de parlet de l'àge precis du Monde; mais, nous, fommes bien eloignez d'en pouvoir rien determiner fans le fecours unique de la Foy, & de la Sainte Ecriture; car les Historiens qui nous devroient eclairer, font eux mesmes dans une epaisse obfcurité, & né nous racontent presque que des Fables dés qu'ils taschent de rapporter quelque chose au dessus des Olympiades, c'est à dire au delà de deux mille cing cent & trente ans ou Des Premiers

64

temps, foit l'Automne dans celle là; neanmoins les Ecrivains veulent que cela s'entende de la partie Septentionale du Monde, comme celle dans laquelle Dieu ait voulu que les premiers Hommes naquissent, & demeurassent. Il est vray qu'il y a diverses conjectures pour les diverses Saisons, & qu'il semble mesme que l'Automne doive estre preferée, à cause que l'année Civile des huifs commence dans cette Saison; neanmoins entre les Sacrez Docteurs il y en 2 Plusieurs qui donnent la preeminence au Printéps;parce que c'est dans cette Saison que Dieu a fait les autres principaux Ouvrages, & principalement ceux qui regardent la reparation du gente humain : Et d'ail-leurs l'on voit que les Payens favorifent cette derniere Opinion, acause que l'Automne ressent d'avantage la Vieillesse, & le Printemps l'Enfance. Voicy ce qu'en dit Lucrece.

Principio genus alistuum, variaque volucres

Ovarelinguebant exclusa tempore Verno. Et dans un autre endroit.

Principio genus berbarum, viridémque nitorem PRINCIPES

- 65 Terra dedit circum colles, campofque per omnes
- Florida ful servit viridāti prata colore &c. Scilicet Hyems frigore, Aftas calore intemperans eft;
- At novicas Mundi nec frigora dura ciebat.
- Nec nimios aslus, nec magnis viribus aur as

A quoy se rapporte ce que dit Virgile. Non alios prima nascentis origine Mundi Illuxisse dies , al iumve babuisse tenorem Crediderim : Ver illud eras, Ver magnus agebat

Orbis, & Hybernis parcebant flatibus Euri.

### CHAPITRE VI.

## Si le Monde perira.

Ette question n'a pas moins esté debattue entre les Anciens que la precedente, & voicy demesme deux Opinions directement opposées : L'une que le Monde n'est point sujet à la corruption, & qu'ainsi il sera toujours, ou n'aura point de fin : L'autre qu'il y est

DES PREMIERS

66

fnjet, & par consequent qu'il perira un jour. La premiere Opinion a eu pour. Defenseurs tous ceux qui ont cru que le Monde n'estoit point engendré, asça-voir Parmenides, Meliss, Xenophanes, & les autres dont nous avons fait nention, mais principalement Aristo-te, qui au rapport de Philon condam-noit d'impieté tous ceux qui soûte-noient le contraire, comme ne croyant pas le Sóleil, ce grand & vifible Dieu, plus excellent que ceux qui font faits de, main d'homme; & l'on tient qu'il dît un jour en riat, qu'autrefois il avoit craint que sa maison qui tomboir de vieillesse ne s'eboulast; mais que maintenat il avoit bien un autre plus grand accident à craim-dre des ruines terribles du Monde , dont quelques-uns le menaçoient. L'on peut meline dire que ça esté la pensée de Pytagore, de Platon, & de tous leurs Sectateurs: Car quoy que ceux-cy don-nassent un commencement au Monde, & qu'ils le cruffent mortel de sa nature,neanmoins ils le faisoient immortel par la volonté de l'Ouvrier; comme n'eftant pas seant à un si grand, & si sage Architecte de souffrir la ruine de son Ouvrage, & d'un Ouvrage fi beau, & fi accomply.

PRINCIPES. 67 La seconde Opinion a esté suivie de tous les autres qui ont fait le Monde engendré ; car ils pretendent la loy de la Nature estre telle, que tout ce qui est sojet à la generation, est sujet à la corruption; c'estoit le raisonnement d'Empedocle, d'Heraclite, de Democrite, & de plufieurs autres, qui ont eu pour Successeurs les principaux des Stoicies; d'ou vient que Seneque predit que la Terre sera un jour submergée ; fatum inundationibus quidquid habitatur obducet, necabitque omne Animal Otbe submerfo : Et Ovide, que le Monde entier

perira par le feu.

Effe quoque in fails reminificitur affore tempus

Quo Mare, quo Tellus, correptaquo RegiaCali

Ardeat, & Mundi moles operofa laboret. Pource qui est des Épicuriens, on les voit par tout soûtenir que tous les Mondes sont sujects à la corruption, & Lucrece femble craindre que la Terre ne se derobe un jour de dessous ses pieds, & que le Ciel, & le reste du Monde ne se dissipe, & ne s'evanoüisse dans l'immensité du Vuide.

Ne volucrum ritu flammarum mænia Mundi 68 Des Premiers

Diffugiant subitò magnü per Inane soluta, Et ne catera consimili ratione sequantur, Neve ruant Cœli tonitralia Templa supernè,

Terraque se pedibus raptim subducat, & omnes

Inter permistas Terra, Calique ruinas Corpora solventes abeant per Inane profundum,

Temporis ut puntto nibil exflet relliquiarum ,

Defertum prater Spatium, & primordia caca.

Le premier argument d'Epieure est, comme il a deja esté indiqué dans le Chapitre precedent, que tout estant composé d'Atomes qui sont dans un mouvement continuel, tres rapide & inamissible, ces Atomes doivent enfin causer la dissolution de quelque composé que ce soit. Et cest ce qui a fait dire à Velleius dans Ciceron, qu'il n'esté pas d'un Physicien de croire que ce qui a eu naissance puisse estre evernel; tomme s'il pouvoir y avoir quelque assentage indissoluble !

Le second argument qui a aussi deja esté infinué est, que toutes les parties du Monde estant mortelles ou sujettes à la corruption, toute sa masse PRINCIPES.

69

doit auffi eftre censée mottelle, & difsoluble.

Debet tota eadem Mundi natura putari, Ne voyons - nous pas, dit Lucrece, que le temps vient à bout des Marbres, que les Tours les plus folides tombent en ruine, que les pierres fe pourrissent, que l'Age ne pardonne pas mesme aux Temples, & aux Statues des Dieux, & que des pieces de Rocher minées & rongées par le temps fe detachent, & se precipitent enfin dans les vallons ne pouvant plus supporter les forces invincibles du temps.

Denique non lapides quoque vinci cernis ab avo ?

Non alias Turres ruere, & purefiere Saza?

Non delubra Deûm, Simulacraque feffa facifei.

Nec fauctum numen fati protollere fines Poffe, neque adversu Natura sodera nisi? Denique non monumenta Virûm dilapsa videmus,

Non ruere avolfos filices à montibus altis, Nec validas avi vires perferre, patique?

Le troisieme argument est pris du combat continuel des principales parties du Monde; car comme tantost les 70 DES PREMIERS

la force du feu par les Incendies, & tantoft les orages de pluyes par les Inondations l'emportent, il croit que ce combat le terminera un jour par une destruction entiere du Tout.

Ignis enim superavit, & ambens malta perussit, & a.

- Ignis enim superare potest, ubi materiai
- Ex infinito sunt corpora plura coorta, & c.
- Humor item quondam cæpit superare coortus,
- Ve fama est bominum, multos quando obruit undes.
- Ergo tantopere inter se cùm maxima Mundi
- Pugnent membra, pio nequaquam consita bello,
- Nonne vides aliquam longi certaminis ollis
- Poffe dari finem ; vel cùm Sol , & vapor omnis

Omnibus epetis humeribus exfuper arine Qued facere intendunt, neque adbuc conata patrantur ?

Or puisque nous voions, conclut-il, que les principaux membres du Monde sont sujets à de si grand accidens, & sont attaquez par de si grandes maladies, il est à croire que s'il survenoit une cause

.7.1

plus forte, & plus puissante, comme il en peut survenir quelqu'une, elle cauferoit une ruine totale, ce qui a aussi deja esté dit plus haut.

Erge cum tantis morbis, tantifque periclis Res tentarentur, fi triftier incubuiffet

Caufa, darent lai è cladem, triftefque ruinas.

Et peutestre, ajoute-til, qu'il surviendra quelque grand, & horrible tremblement de Terre, qui en un moment bouleverscra toutes choses, & qu'un jour tuinera toute cette grande Machine du Monde, qui s'est soûtenue depuis tant de Siecles.

Forfstan & graviter terrarii motibus ortis Omnia conquassari un parvo tempore cernes.

Hac tria Corpora, Memmi,

Il entend parler des Elemens, de l'Air de l'Eau, & de la Terre.

#### Vna dies dabit exisio ; multifque per annos

Suftentata rue moles, & machina Mundi. Il femble mesme, auroit-il pû ajoûter, que nous n'habitions presentement que des ruines, & les restes de quelque grand & verrible fracas qui soit autrefois arrué, temoins ces Goufres horri-

د سه

Des Premiers

72

bles des Mers ; temoins ces longues suites de Montagnes d'une hauteur prodigieuses, les Alpes, les Pyrenées, & principalement celles de l'Ameriques, qui sont tellement haut elevées, dit Acosta, que les Pyrenées aupres d'elles font comme de petites Cabanes'aupres de quelque grand Chasteau; temoins ces longues & larges couches ou tables de Rochers, dont les unes sont situées horisontalement, les autres transversalement, les autres de haut en bas, & ainsi de toutes sortes de manieres; temoin cette grande inegalité du dedans de la terre, tous ces fleuves souterrains, tous ces lacs, toutes ces cavernes; temoin enfin cette merveilleuse inegalité de la surface de la terre qui se trouve entrecoupée de Mers, de Lacs, de Detroits, d'Isles, de Montagnes, &c.

Le dernier argument qui a de l'affinité avec le premier eft, qu'il n'y a,ditil, que trois chofes exemptes de genetation, & de corruption; afcavoir les Atomes, qui eftant tres folides ne peuvent estre endommagez par aucune force, le Vuide qui ne pouvant ni toucher, ni estre touché, ne peut recevoir aucun coup, ou aucune blessure, & l'Univers, qui qui comprenant toutes choles n'a point de lieu au delà de foy dans lequel il fe puisse diffoudre, ou d'ou il puisse venir quelque agent qui le choque, & le diffolve.

75

Praterea quacumque manent aterna neceffe 'ft ,

- Aut quia sunt solido cum corpore respuere iltur.
- Nec penetrare pati sibi quidquam qued queat arctas

Dißociare inter partes, ut materiaï Corpora funt , &c.

Cela estant, les portes de la Mort, & de la disfolution ne sont donc point fermeés ni à la masse entiere de la Terre, ni aux eaux profondes de la Mer, ni au Ciel, ni au Soleil, mais elles leur sont ouvertes, comme de grands, & vastes Goufres toujours prests à les engloutir. Hand igitar lethi praclus a les engloutir. Nec Sols, Terraque, nec altis Aquerie undie,

Sed pases immani, & vafte respettat biasu.

Ce font là les raifons d'Épicure, lefquelles ne font veritablement pas telles qu'on n'y puisse contredire, mais neanmoins elles ont leur probabilité, & font mefme d'autant plus confiderables,

TOME II.

#### Des Premiers

qu'elles etablissent une Opinion que la Sainte Ecriture nous enseigne. Joint que tout ce que l'on repond, ou que l'on objecte au contraire n'a pas plus de force : Car à l'egard de ce qui se dit de plus fort, que le Monde n'a aucune cause soit interne, soit externe par la-quelle il puisse estre dissous ou detruit; l'on peut repondre premierement, que la cause interne, ascavoir le mouvement inamisfible des premiers principes, ne manque pas ; & quoy qu'on dife que la discorde, & les changemens des parties ne font pas que le Monde se-lon toute sa masse soit sujet au change-ment; neanmoins ce n'est pas un mauvais argument de dire, qu'un Tout dont toutes les parties priles separement sont toutes les parties priles leparement iont sujettes au châgement, doive selon tou-te sa masse estre aussi sujet au change-ment, & puisse estre dissous : Autrement un Animal, ou quelque autre Tout de la forte ne pourroit pas estre censé sujet à la dissolution, encore qu'on sist voir qu'il n'y auroit aucune de se parties qui n'y suis fujette. L'on peut dire aussi que la cause externe, ascavoir Dieu, ne manque pas. Car quoy qu'ils objectent qu'il n'est pas de la bien-scance de Dieu, de

75 la Sagesse, & de la bonté de detruire son propre Ouvrage fi grand, & si beau; neanmoins cela n'a pas lieu dans un Ouvrier qui estant & tres pussiant, & tres libre, se peut proposer des fins qui snrpassent l'intelligence humaine, & qui regardent une Sagesse,& une Bonté incomprehensible.

Dieu se repentiroit, disent-ils,s'il de-truisoit ce qu'il a fait. Mais pourquoy se repentiroit-il, luy qui a pû faire qu'il duraft tant de temps,& non pas davan-tage?Il seroit sujet au changement.Mais pourquoy; puisque tout le changement se trouveroit dans le Monde, & non pas dans la volonté de Dieu, qui a pû constamment vouloir de toute Éternité que le Monde fust fujet au change-ment? Mais pourquoy l'a-t'il voulu fai-re sujet au changement ? Luy seul le sçait, cependant de cela messe nous devons reconnoitre qu'il n'y a que Dieu feul d'immuable.

Ce qui se doit remarquer icy, c'est que les messes choses qu'on objectoir à Epicure ont esté objecteés aux Saincts Peres par les Payens, qui se plaignoient des Chrestiens, qui sondez sur ces paroles de la Sainte Ecriture. Les Cienz

76 Des Premiers passerent avec an grand fracas, & les Ele-mens seront dissour par la chaleur, an-noncoient la ruine future du Ciel, & des Astres; d'ou vient que Minutius Fœlix repliqua aux Payens, qu'ils ne devoient pas trouver cela si fort etrange, & que l'opinion des Stoïciens, & des Epicuriens effoit, que toute l'humi-dité estant consommé le Monde peri-roit par un Embrasement general.

A l'egard de la demande qu'on pour-roit faire, s'il faut de longues années pour porter le Monde à sa ruine der-niere, ou si peu de temps pourroit suf-fire; l'on ne scauroit rien dire de plus à propos que ce qu'en a dit Seneque. La Nature dans la generation,& dans l'accroissement des choses, epargne, pour ainli dire, ses foces, & va d'un progrez insensible, mais quand elle tend à sa fin rien ne luy est difficile. Nibil difficile est Natura, utique in finem sui pro-perat. Ad originem rerum parce utitur viribus, dispensatque se incrementis sal-lacibui; subito ad ruinam toto impetu Denit. Quam longo tempore opus est ut conceptus ad puerperium perducatur Infans? Quantia laboribus tener educatur? Quam diligenti nutrimento obnoxium novissimė

PRINCIPES.

77

corpus adolescit? At quam nullo negotio folussur ? Vrbes constituit atas, bora diffolvit. Momento fit cinu , din Sylva. Magnà tuselà ftant, ac vigent omnia, citò, ac repente disfiliunt.

Mais le temps de cette derniere, & totale ruine est-il proche?Pour pouvoir dire quelque chole sur ce sujer, il faut remarquer que cette revolution genera-le qui fera que tous les Astres rerourne-ront au mesme lieu d'ou ils seront partis, est ce que Platon appelle l'Anneé du Monde, ou la grande Anneé; parce qu'on luy donne un plus grand nombre d'Anneés que le Monde n'en a eu jufques apresent ; les uns l'ayant fait de sept mille sept cent soixante & dix sept anneés Solaires ; les autres de fix vingt mille, & davantage:Pour ne dire point que ceux qui prenent la grande Anneé pour une Revolution du Firmament, ou du Ciel des Etoiles, luy donent avec Tycho, & Copernic vingt cinq à vingt fix mille ans, ou en suivant les Tables d'Alphonse,quarante & neuf mille ans. Ces remarques supposeés, les Platoni-ciens, qui ne vouloient point que le Monde perist, estimoient que sa durcé perpetuelle estoit composeé d'une infi-D

3

::.

nité de grandes Anneés, qu'ils appelloient la revolution des Deffinees, s'imaginant qu'a chacune de ces Anneés les mesmes choses arrivoient, desorte qu'un commencement d'Anneé revenant, la suite des mesmes choses revenoit. C'est ainsi que Plutarque le rapporte du Timeé. Apres donc que la premiere Caufe sera resourneé, nous resournerons les mefmes, faifants les mefmes chofes, & de la mesme maniere;ce qui se doit en\_ tendre de tous les hommes, & de toutes les antres chofes. Mais ceuxlà qui estimoient que le Monde perissoit de fois à autre, ont cru que cela arrivoit à la fin de chaque grande Anneé, ceux qui commencoient l'Anneé du Solftice pretendant que le Monde perifloit par le Deluge, lorsque toutes les Planetes le trouvoient ensemble dans le Capricorne, & par les feu lorsqu'elles se trouvoient dans le Cancer. Mais la difficulté est de determiner quand cette Anneé qui nous enveloppe a commencé, & supposé qu'on en demeurast d'accord, quand la mesme position des Astres, veu la multiplicité changeante de leurs mouvemens, resournera ; & supposé mesme encore qu'on demeurast d'accord que ce rerour

fe filt apres des Siecles innombrables, pourquoy le Monde devtoit pour lors perir. C'est pourquoy le Sage se doit mocquer de tout cela, aufli bien que de toutes ces autres conjectures des Astrologues, qui ayant bien ofé sans fondement aucun, & sans railon faire l'Hotofcope du Monde, ont bien auffr demeine ofé determiner fon âge, & le temps de la destruction.

#### CHAPITRE VII.

#### Si le Monde est Animé.

'On demeure assez d'accord que le Monde est une espece de grand Tout, dont les parties, la Terre, la Lune, le Soleil, & ainsi des autres, sont ordonnées, & ont quelque rapport entre elles, quelque liaison, sympathie, communication; mais on est en peine de sçavoir si c'est un Tout à la maniere d'une Plante, ou d'un Animal, c'est à dire s'il y a une certaine force repanduë dans le Monde qui en vivifie les parties, & en entretiene la liaison, comme il y a en nous, & en. D

#### So Des Premiers

nos membres une certaine force. ou vigueur qui maintient toute l'economie de noître Corps,par laquelle nous vivons, nous sentons, nous imaginons, nous-nous mouvons, & dont l'ablence fait celler toutes ces fonctions.

Pytagore, & Platon admettent dans le Monde cette forte de force, que pour cette raison ils appellent l'Ame du Monde, & l'on peut dire que les Stoïciens, avec leur Feu que penetre tomes choses, n'estoient pas cloignez de ce sentiment, & mesme qu'Aristore a eu cette pensée, du moins à l'egaid des Cieux, qu'il dit estre animez, & vivans; je dis du moins a l'egard des Cieux, car pour ce qui est des Elemens, il ne leur donne point d'Ame, quoy qu'il ait neanmoins reconnu un Intellect Agent universel, si l'on s'en doit rapporter à l'interpretation des Grecs, & des Arabes.

Les Cabalistes, & leurs imitateurs les Chymistes donnent aussi dans ce -sentimét, & mesme ces derniers font de leur party les Philosophes, & les Poëtes qui disent que la Nature Divine est par tout, comme si c'estoit une Ame generale dont les Ames particulieres

foit des hommes, soit du reste des Animaux fussent des particules; ce que quelques Heretiques ont bien osé dire tout de bon.

Mais quelque chofe qu'en ayent pensé les autres Philosophes, comme Pytagore Delaton sont les principaux Autheurs de cette Opinion, voyons fr nous pourrons tirer de leurs Ecrits, quoy que tres obscurs, & difficiles, quelque lumiere pour pouvoir bien decouvrir quelle a efté leur penlée, & leur dessein. Pour cet effet, nous pouvons, ce semble, supposer qu'ils conçoivent l'Ame du Monde comme une certaine Substance tres deliée repandue par toute la Terre, & comme composée de deux parties, l'une tres pure, & ne tenát rien de la masse groffiere du corps, l'autre impute veritablement, mais pure toutefois, si on la compare avec les corps groffiers ; de forte que celle là ne pouvant estre d'elle-mehne allociée à la nature corporelle, celle-cy, comme une espece de milieu, luy ferve d'enveloppe, & soit comme le vehicule pour l'introduire dans le corps; d'ou vient que cette premiere, & tres pure partie estant D 5 Des PREMIERS

81

fimplement appellée Entendement, & la feconde Ame particulierement, Platon dit que *l'Entendement est dans l'Ame*, *Ó l'Ame dans le Corps*, comme fi l'Entendement estoit d'un costé, le Corps ou la matiere de l'autre, & l'Ame un certain milieu par Moyen duquel les deux extremes fussent unis. D'ailleurs, l'on voit bien qu'ils di-

fent que Dieu a engendré l'Âme du Monde avant le Corps du Monde;mais les plus celebres Interpretes n'entendent pas une Priorité de Temps, comme si le Monde n'avoit pas toujours esté, mais seulement une Priorité de Nature, suivant laquelle les parties font dites eftre avant le Tout : Ils veulent demesme que lors qu'il est dit que la Matiere a eu des mouvemens desordonnez, cela ne fignifie autre chofe finon que la matiere cstant de sa natu-re une chose vague, & indeterminée, elle soit determinée, fixée, & arrestée par l'Ame du Monde qui l'informe : Car nous voyons que Plutarque en parlant des plus anciens Successeurs de Platon, dit expressement qu'ils ne te-noient pas que l'Ame cust esté faite, ou qu'elle cust en une origine, mais qu'estant PRINCIPES. 83 dueé de plusieurs facultez, Platon Ia di. visoit, & la supposoit neé, & composée. Et il a en, ajouse - t'il la mesme pensée à l'egard du Mondé; car quoy qu'il le crust eternel, & non-engendré, neammoins parce qu'il estoit difficile de comprendre comment il pouvoit estre composé, & gouverné, si on ne luy donnoit une origine, & un commencement il l'à supposé fait, & composé dans le temps: Voila à peu pres l'idée, & la descriptió qu'ils ont fait de l'Ame du Monde. Pour dire maintment co cui la

Pour dire maintenant ce qui les a portez à lourenir que le Monde effoir animé; j'effime eu premier lieu, que ça principalement effé pour pouvoir indiquer la lource d'ou toutes les les Ames particulieres effoient tirées: Comme nostre Corps, disoient ils, est me partie du corps du Monde, ains nostre Ame est une partie de l'Ame du Monde; & c'est par cette mesime raifon que les Stoïciens apres Bytagore, disoient que le Monde estoit animé, raisonable, intelligent, & que Virgile tient que dans tout ce grand corps du Monde il y a interieurement un certain Esprit, & un Entendement diffus, & repandu qui soutient, nousrit, meut, & vivisie toutes choses, & que c'est de là que se tirent les Ames soit des Hommes, soit des Brutes, des Oyseaux, ou des Poissons.

Spiritus intus alit, totamque infusa per artui

Mens agitat molem, & magno fe corpore mifces,

Inde hominum, pesudumque genus vitaque volansum,

Es qua marmoreo fert Monftra sub aquore Pontus.

Mais il est aile de voir la foiblesse de cette raison, & on leur peut dire, que tout ce qui prend vie dans le Monde, la prend veritablement de quelque chose qui est dans le Monde, mais qu'il ne s'ensuit pas qu'il la prene d'une chose qui soit ainsi diffuse par tout de la façon qu'ils le pretendent.Car le Monde estant un amas qui contient tous les genres des choses, il contient par consequent les inanimées, & les animées, & quand il s'engendre un Cheval, ou quelque autre Animal purement sensitif de la sorte, il tire son Ame, non pas de l'Ame generale du Monde, mais d'une Ame qui preexiste dans les Peres, & les Meres,

#### PRINCIPES.

8€

& en est detachée avec la semence, comme nous verrons ensuite : L'on en doit dire autant d'une pierre qui s'engendre, cette pierre tire demessies s' forme, non pas d'une forme lapidifique qui soit diffuse par tout le Monde, mais d'une semence hapidifique qui est ou tirée d'ailleurs, ou nouvellement formée, comme nous dirons aussi dans la suire.

L'autre Raison qui les a portez à introduire l'Ame du Monde, a esté pour pouvoir expliquer la fabrique, & le gouvernement, ou la providence du Monde, & comment le Monde, & le Soleil, la Lune, & les autres Astres pouvoient estre pris pour des Dieux. Car comme ils tenoient que l'Ame estoit l'Architectrice de son Corps, & qu'elle le conduisoit, & gouvernoit, ils ont cru que s'ils faisoient le Mon-de un Animal, l'on entendroit qu'il auroit une Ame, que cette Ame l'auroit construit, & qu'en suite elle pourroit le gouverner, & pourvoir à la conservation : Pour ne dire point qu'ils ont pris l'Ame du Monde, ou du moins l'Entendement pour Dieu mesme, soutenant generalement que toutes les

Des Premiers

Ames particulieres eftoient des parties de l'Ame du Monde, ou de Dieu;ce qui a encore fait dire à Virgile que dans les Abeilles il y a des parcelles de l'Entendement divin,que Dieu penetre toutes choses, la Terre, la Mer, & les Cieux, & que c'eft de là que les Hommes, & les autres Animaux tirent leur vie, & l'Ame qui les anime.

- Athereos dizere, Deum naunque ire per omnes
- Terrasque, trattusque Maris, Celumque profundum;
- Hinc pecudes, armenta, viros, genus omne fer arum
- Quemque fibi tennes nafcentum arceffere vitas.

Mais il n'estoit pas necessaire de recourir à l'Ame du Monde; puisqu'elle est partie de l'Ouvrage, & qu'il faut reconnoitre un Autheur qui en soit distinct.

Si vous me demandez maintenant ce que l'on peut croire de l'Ame du Monde, & fi le Monde est effectivement animé. Je vous diray en premier lieu, que si quelqu'un pretend que par

Esse Apibus partem Divina mentis, & baustus

le mot d'Ame du Monde, l'on doive entendre Dieu, en ce que Dieu estant comme repandu en toutes choses par fon Effence, par la Presence, & par sa puissance, il entretient toutes choles, gouverne toutes choles, & anime ainfi en quelque façon toutes choses ; rien, ce me semble, n'empesche qu'on ne tiene cette Opinion, & qu'on ne dife en ce sens là que le Monde est animé ; pourveu que l'on entende que Dieu soit une Ame affistante, & non pas informante; c'est à dire qu'il soit, non pas partie composante du Monde, mais le Moderateur, & le Gouverneur du Monde, comme celuy qui commande dans un Naviren'est pas partie, mais Directeur du Navire.

En second lieu, que tous les Philofophes demeurans d'accord qu'il y a une Chaleur diffuse, & repandue par tout le Monde ( soit que cette chaleur soit naturelle aux parties, comme celle qui est contenue dans la Terre, soit qu'elle derive de se parties principales, telle qu'est celle que le Soleil comme le cœur du Monde repand de tous costez) rien n'empesche aussi que cette chaleur ne puisse en que que façon estre.

Des Premiers

dite Ame. Et certes, c'est en ce sens que Plutarque a dit que Democrite croyoit qu'il n'y avoit vien dans le Monde qui ne fust participant de quelque espece d'Ame ; éntant qu'il y a de certaines Semences de chaleur, c'est, à dire des Acomes spheriques qui sont les semences mes. mes du Sentiment, & de l'Ame, repandues dans les divers corps de la Naiure; d'ou vient qu'il y a sujet de croire qu'il a eu la messime penscé qu'Hypocrate, qu'Aristote, & plusieurs autres, lorsqu'ils ont reconnu une certaine Chaleur diffuse, & repandnë par tout le Monde, qui lor sque toutes les dispositions requises font prefentes, fe tourne en Ame, & peus engendrer des choses vivantes, desorte qu'elle peut estre dite, non pas absolument, mais en quelque façon Ame.

En troisieme lieu, qu'encore que de ces des deux manieres, ou de quelque autre maniere semblable l'on puisse dire que le Monde est animé, ou qu'il y a une Ame dans le Monde, c'est à dire improprement, en quelque façon, & par quelque Analogie ; il ne paroit neanmoins pas que l'on puisse admet-tre qu'il y ait dans tout le Monde une Ame proprement prise, qui soit telle

PRINCIPES.

89

que celle que nous comprenons ordinairemét sous ce mot d'Ame, & qui soit ou Vegetative, ou Sensitive, ou Raisonnable; puisque ce Monde n'engendre point d'autre Monde, que nous scachions, ni son semblable, comme sont la Plante, & l'Animal; pusqu'il ne se nourrit point, ni ne croist point, comme sont les Plantes, & les Animaux; puisqu'enfin il ne voit, ni n'entend, & qu'on ne scauroit pas mesme feindre qu'il soit capable de ces sortes de sonctions.

Voila à peu pres comment il semble qu'il pourroit estre permis de prendre, & de deffendre l'Ame du Monde. Car de pretendre, comme nous avons deja infinué, qu'il puisse y avoir une Ame universelle du Monde, qui soit Incorporelle, qui soit la mesme chose que la Substance Divine, qui soit une forme non pas seulement allistante, mais informante, ou qui entre comme partie dans la composition du Monde,& dont les Ames des Hommes, & des Animaux soient des particules, enforte qu'il n'y ait aucun Animal qu'on ne puisse dire eftre participant de la Divine Essence, & ne puisse consequemment estre dit Dieu, & ainsi du reste; c'est assurement

90, DES PREMIERS une folie, & une impieté in supportable.

Aussi ne scaurois-je trop m'etonner comment cette Opinion a pû si gene-ralement s'emparer de l'Esprit des hommes, & que pour ne rien dire de nos Cabalistes, & de plusieurs de nos Chymistes qui ont de la peine à en reve-nir, elle ait infecté une bonne partie de l'Asie : Car je me suis apperceu en voyageant dans ces Pays là, que la pluspart des Derviches des Turcs, & des Souphis, ou des Scavans de Perse en sont entestez; & j'ay appris de personnes dignes de foy qu'elle 2 penetré jusques à la Chine, & au Iapon; desorte que presque tous ceux qui pal-sent pour Doctes en Asie sont gloire, quoy qu'en particulier, -de dire qu'ils font des parcelles de la Substance Divine, & en quelque facon de petis Dieux:Mais voyez je vous prie, julques ou les Bragmanes ont poullé la fiction, & la reverie.

Ces Docteurs veulent que Dieu ait nonifeulement produit, ou tiré les Ames de fa propre Substance, mais generalement encore tout ce qu'il y a de materiel, & de corporel dans l'Univers, s'imaginant d'ailleurs que cette produPRINCIPES.

91

Etion ne s'est pas faite simplement à la facon des Causes Efficientes, mais à la façon d'une Aragneé qui produit une toile qu'elle tire de son nombril, & qu'elle reprend quand elle veut; d'ou vient, disent-ils, que la Creation, ou Generation des choses n'a esté qu'une extraction, & une extension que Dieu fait de sa propre Substance, de ces Divins filets qu'il tire comme de sestrailles, & le dernier jour du Monde, dans lequel toutes chofes feront detruites, ou plutost disparoitront, ne sera qu'une reprise generale de tous ces fi-lets que Dieu a ainsi tiré de luy mesme: Il n'eft donc rien, concluent-ils, de Reel, & d'Effectif de tout ce que nous croyons Voir, Ouir, ou Flairer, Gouster, ou Toucher, tout ce Monde n'est qu'un Phantoline, & qu'une Illufion, toute cet-Remultiplicité, & diversité de choses qui se presentent à nos yeux n'estant qu'une seule, unique, & mesme chose qui est Dieu mesme, comme tous ces nombres divers de dix, de vingt, de cent, de mille, & ainfi des autres, ne sont enfin qu'une mesme Vnité repetcé pluficurs fois.

Mais preffez-les de vous donner quel-

#### Des Premiers

92

que raison de cette Imagination, ou de vous expliquer comment se fait cette vous expliquer comment le fait cette fortie, & cette reprife de Substance, cet-te extension, cette diversité apparente; ou comment il se peut faire que Dieu n'estant pas corporel, mais une Substan-ce simple, comme ils l'avoüent, & in-corruptible, soit neannoins divisé en tant de portions de Corps, & d'Ames, & transporté çà & là?Ils ne vous paye-ront jamais que de belles comparai-fons: Que Dieu est comme un Ocean immense dans lequel se mouvroient plusieurs fioles pleines d'eau, que ces fioles quelque part où elles pússent estre 'porteés se trouveroient toujours dans le mesme Ocean, dans la mesme eau, & que venant à se rompre, leurs eau, & que venant à se rompre, leurs eaux se trouveroient en mesme temps unies à leur Tout, à ce grand Ocean, dont elles estoient des portions : Ou bien ils vous diront qu'il en est de Dieu comme de la Lumiere qui est la mesme par tout l'Univers, & qui ne laisse pas de paroitre de cent façons differentes felon la diversité des objects où elle tombe, ou selon les diverses couleurs, & figures des verres par où elle passe; ils ne vous payeront, dis-je, jamais que

de ces sortes de Comparaisons qui n'ont aucune proportion avec la simplicité,& indivisibilité de Dieu; & si on leur die que ces Fioles se trouveroient veritablement dans une eau semblable, mais non pas dans la mesme, & que c'est bien une semblable lumiere par tout le Monde, mais non pas la mesme, & ainsi du reste; il ne faut pas esperer qu'ils vous donnent jamais aucune reponse solide; ils en revienent toujours aux melmes Comparailons, ou, comme les Souphis, aux belles, & magnifiques Poëses de leur grand Cabaliste, qu'ils ont intitulé comme par excellence Goul-t-chen-raz, c'est à dire le Parterre des Mysteres.

Au refte, pour laisser là les Fables des Asiatiques, des Chymistes, & des Cabalistes, & finir ce Chapitre par quelque chose de serieux, voyons ce que nostre Autheur avoüe luy estre souvent venu dans l'Esprit. l'ay tons jours en, dit-il, beaucoup de peine à ne me pas persuader qu'il n'y enst une certaine force repandue dans toute la Terre, qui comme une espece d'Ame en liass, & attacbast ensemble les parties: Car qui est-ce qui n'admire pas la resistance que font les choses pesan-

tes lorfqu'on les veut separer de la Terres & le desir, la pente, l'inclination qu'elles ont à y resourner lorfqu'on les en a separées ? Ne dirois on pas qu'elles auroiens quelque espece de sensiment, & de convoisfance, que naturellement instruites elles connoisroient que leur bien, & leur conservation consiste à estre jointes à leur Tom, & qu'elles y resourneroient portées par cesse connoissance, demesine qu'an Animal recourne à sa maison où il sçait qu'il sera bien', & qu'il trouvera sa pastufture, & fon entretien, on de mesme qu'il se porte an boire, & au manger, quand il a faim, & quand il a foif ? Ou fi vous vouvoulez changer d'idée, ne diroit on pas que la Terre, demesme que sont autre Avimal, aurois une inclination à sa propre confervation, & que connoissant que la separation de ses parties luy seroit perniciense, elle l'empesche autant qu'elle le peut, tenant ses parties liées, & serrées ensemble & les attirant, ou ramenant à elle quand quelque force les en a separées, soit que cette espece d'attraction se fasse par de certains rayons Magnetiques, qui comme autant de petis crochets, on de petites mains imperceptibles les ramenent, soit qu'elle leur envoye quelque



PRINCIPES.

95 chose qui excitant, & reveillant en elles le sentiment naturel qu'elles ont, les porte à se mouvoir vers elle , à la maniere d'un Animal qui se porte vers le pain, ou la viande dont il a recen l'espece :

Or il concevoit cette Ame, non pas comme une chose spirituelle, & incorporelle,& qui fust divisée en particules pour faire les Ames particulières, à la maniere des Pytagoriciens, ou de ces Docteurs Asiatiques, mais à la maniere de Democrite, d'Hipocrate, & d'Aristore ; c'est à dire comme une espece de feu,ou de petite flamme tres subtile,tres mobile, & tres active, qui se trouvant temperée, meslée, agitée, & disposée d'une certaine maniere dans les diverses fibres de la Terre, devenoit en quelque façon sensible, devenoit en quelque façon connoissante, devenoit en quelque façon Ame, alçavoir une Ame à la maniere, & d'un genre different des trois genres ordinaires Vegetatif, SenstrigRaisonable, comme nous verrons plus au long, lorsque nous traitterons en particulier de l'Animation de la Terre, de l'Ame des Pierres, & principalement de celle de l'Ayman, de l'Ame des Metaux, de celle des Plantes,& generalement de celle de toutes les Se96 DES PREMIERS

mences que nous montrerons estre aussi animées à leur maniere.

#### CHAPITRE VIII.

## Que de Rien il ne se fait rien, & que rien ne retourne dans le Rien.

'On ne comprend point que les choles puissent estre faites de rien, ou qu'elles puissent estre reduites à rien, & cela surpasse tellement toute nostre intelligence, que tous les anciens Philosophes ont cru que le Monde, ou du moins la matiere du Monde estoit de toute Eternité.C'est un fentiment universel, dit Aristote, que de rien il ne se fait rien, & ceux qui les premiers ont philosophe, se sont toujours sur tout donné de garde de dire, que de rien il se peust faire quelque chose. De là vient que Ciceron fait cette elpece d'interrogation, Enoy, de rien il se fera quelque chose , ou quelque chose tous d'un coup perira dans le rien, qui est le Physicien qui ait famais dit cela ?

Epicure

PRINCIPIS.

Epicure en apporte une raison dans l'Epistre qu'il adresse à Herodote. Si de rien il se pouvoit faire quelque chose, tome chose pourroit indifferemment naistre de toute chose, & fortir indifferemment de quelque lieu, ou de quelque endroit que ce soit: Et si ce qui perit s'alloit perdre dans le rien, les choses periroient entierement; comme ne restant rien d'elles apres leur dissolution. C'est pourquoy Lucrece ayant entrepris de prouver la premiere partie du Dogme, c'est à dire, que de rien il ne se fait rien, il commence par ces Vers.

Nam si de nihilo sierent, ex omnibu' rebus Omne genus nasci possit, nil semine egeret, E Mare primum homines, è Terra posset oriri

quamm:--- ge

mneferarü neret. Gleret,

Google

res erumpe-

97

Des Premiers

specifiques, si constantes,& invariables que nous voyons estre necessaires pour la production, & pour la confervation des Especes seroient inutiles ; l'on verroit toutes fortes d'Animaux, & toutes fortes de Plantes naistre indifferemmét de toutes sortes de Semences, & sortir de toutes sortes de lieux, & toutes choses se changeroient indiffereremmét en toutes choles;la production qu'on supposeroit se faire du Neant ne demandant ni matiere, ni dispositions, ni lieux particuliers ; Or puisqu'il n'arrive rien de tout ce que nous venons de dire, conclut-il,& que nous voyons au contraire que toutes choses demandent leurs semences, leur matiere, leurs meres, leurs lieux, & leurs dispositions specifiques, propres,& convenables ; c'est un signe manifeste que les choses ne se font pas de rien.

Que si le Printemps, dit-il encore, nous donne les Roses, l'Esté les bleds, le froment, les autres grains, & l'Automne les Raisins; si les Plantes, & les Animaux ctoissent peu à peu; si nous ne passons point tout d'un coup de l'Enfance a la Jeunesse, & si nous ne voyons posit que les Arbres entiers sortent tout d'un

Digitized by Google

-P-R-INCIPES.

99

coup de la Terre; n'est-ce pas encore une marque que rien ne se fait de rien, ou plutost que la Nature demande de certaines Saisons, & de certaines dispositiós, & que chaque chose croist, & se nourrit de la matiere qui luy est propre & specifique?

Praterea, cur vere rosam, frumenta calore, V vas autumno fundi sudante videmus; Si non, certa suo quia tempore semina rerü Cum confluxerüt, patesit quodcung; creatur, D um tempestates adsunt, & vivida tellus Tutò res teneras effert in luminis oras? Quòd si de nibilo sierent subitò exorerentur Incerto spatio, atque alients partibus anni; Quippe ubi nulla forent primordia, qua genitali

Concilio possent arceri tempore iniquo. Nec porrò augendis rebus spatio foret usus Seminis ad coitù, è nihilo si crescere possent. Nă fierët juvenes subitò ex infatibu' parvis: E terràque exorta repente arbusta salirent. Quatu nihilfieri manifestu est, omnia quada Paulatum crescunt, ut par est, semine certo, Crescendos; genus servant; ut nos ere possi Quaque sua de materià grandescere alique. A l'egard de la Seconde partie du

Dogme, alçavoir que rien ne retourne dans le rien, il ne faut, ce me semble, que

- 1

Digitized by Google

Des Premiers

00 ľ

confiderer qu'il doit y avoir autant de difficulté à reduire un estre dans le Rien, qu'a l'en tirer, & que la production du Rien estant naturellement impossible, il en est demesse de la reduction dans le Rien. D'ailleurs, si comme remarque encore Lucrece, les Pluyes, & toutes les choses qui disparoissent à nos yeux perissiont entierement, il y auroit desja longtemps que la Nature servit epuisée, & qu'elle ne trouveroit plus de matiere pour toutes ses productions. Postremo pereut imbres ubi cos pater Ather In gremium matris Terrais precipitavit >

In gremium matris Terrai pracipitavit ? At initida surgum fruges, ramiq; vires cume Arboribus, crescut ipsa, foctuque gravantur Hinc alitur porro nostru genus, aq; feraru; Hinc latas Vrbes pueris florere videmus, Frondiferasque novis Avibus cancre undique Sylvas;

Hinc fessa pecudes pingues per pabula lata Corpora deponüt, & candens latteus humor Vberibus manat distentis; Hinc nova proles Artubus infirmis teneras lasciva per berbas Ludit, latte mero mentes perculsa novellas. Rien ne se reduit donc à Rien, rien ne se perd dans le Monde, la matiere n'y fait que rouler, que circuler, que changer de place, & la generation, la nutri-

tion, & la perfection d'une chose ne se fait que de la corruption, du debris, & des ruines d'une autre.

Hand igitur percunt penitus quacumque videnmer,

Quando alind ex alio reficit Natura, nec ullam

Rem gigni patitur nifi morte adjută alienâ.

Cependant, encore que les Philosophes demeurant dans le principes ordinaires de la Nature, puissent admettre cette espece d'Axiome, De Rien il ne se fait rien, rienne retourne dans le rien; neanmoins on ne le doit pas etendre jusques à la Toutepuissance Divine : Car l'Autheur de la Nature n'est pas obligé, ou indispensablement attaché aux loix de la Nature, & il est doüé d'une force, & d'une vertu infinie par laquelle il furmonte cette espece de distance infinie qui est entre le rien, & quelque choses d'ou vient que ce n'est pas sans raison que quelques-uns des Saints Peres condamnent ces Philosophes, qui à l'imitation d'Hermogene, croyoient que le Monde avoit ché produit d'une matiere antecedente. Lactance entre autres, à Foccafion de ce passage de Ciceron, & de Seneque, De mesme qu'un Ouvrier no E

DES PREMIEI 100 confiderer qu'il doit y avoit difficulté à reduire un eftre da qu'a l'en tirer, & que la pro Rien chant naturellement il en oft demesme de la redu Je Rien. D'ailleurs, fi comm encore Lucrece, les Pluyes, & chofes qui disparoiffent à no riffoient entietement, il y a longremps que la Nature f fee,& qu'elle ne trouveroit p tiere pour toutes ses product Postrenne percent imbres ubi cos p In gremium matris Terrai prac An inicide for gum fruges, rami Arburibus, crefciat ipfa, fuenque Him: alieur porro nostru genus, Wine latas Wrbes pueris florere Enemetifienafque novis Avibus dinne Sylvas; Him fossa pecudes pingues per popora deponent. & candens lat eribus manat diffentis; Hine errolus informis teneras la ferra afte mero mentes percul - Init donc à Ries

PRINCIPES. POI ton, & la perfection d'une chose ne se fait que de la corruption, du debris, & des tuines d'une autre.

Hand igituer percunt penitius quacumque videntuer,

Ruando aliud ex alio reficit Natura , nec ullam

<sup>Rem</sup>gigni patitur nifi morte adjută alienâ.

Cependant, encore que les Philosophes demeurant dans le principes ordinaires de la Nature, puissent admettre cette espece d'Axiome, De Rien il ne se fait vien sien ne retourne dans le rien; neanmoins on ne le doit pas etendre jusques à la Toutepuissance Divine : Car Autheur de la Nature n'est pas obligé, ou indispensablement attaché aux loix de la Nature, & il est douié d'une force, & d'une vertu infinie par laquelle il furmonte cette espece de distance infinie qui est entre le rien , & quelque choles d'ou vient que ce n'eft pas fans raifon que quelques-uns des Saints Peres cordamnent ces Philosophes, qui à l'initas la tion d'Hermogene, croyoient grolidi-Monde avoit efté produit d'une pilite, & mecedente. Lactance entre je feule & ce paffage de Cemment, la Des Premiers

102

fait pas, mais doit avoir sa matiere prestepour s'en servir, ainsi la Divine Providence doit avoir eu la matiere du Monde preste & antecedende pour son Ouvrage; Lactancc, disje, replique merveilteusenen bien. L'Ouvrier ne sçauroit rien faire sans bois, parcequ'il ne peut pas faire le bois; mais Dieu fait luy-mesme la matiere, parcequ'il le peut; avec une simple parole tout se fait, il commande, & le Neant luy obeit, dixit, & facta sunt, mandavit & creata sunt.

# CHAPITRE IX.

# De l'Essence de la Matiere.

On sçait que l'Etendue se conçoit presque, & s'explique par rapport l'Espace, ou au Licu. En effet, lorsque l'on dit de quelle etendue, ou de quelle grandeur est une chose, l'Entendement la rapporte incontinent au lieu dans lequel elle est, ou peut estre, & auquel elle est commensurable. La raison de cecy est, que selon la Loy de la Nature chaque corps occupe son lieu qui luy est proportioné, qui est de mseme gran-

deur, ou de mesme etenduë que luy.

L'on sçait auffi que l'etendue totale d'un corps n'est autre chose que les etendues particulieres des parties, enforte qu'on entend qu'autant qu'il a esté ofté,ou ajoûté de parties à un corps,autant luy a-t'il esté osté, ou ajoûté d'etendue; d'ou il s'ensuit que l'Etendue est le Mode de la Matiere, ou, si vous voulez, la Matiere mesme entant qu'elle n'est pas dans un poin&, mais qu'elle a ses. parties les unes hors des autres qui font qu'elle est diffuse,ou etenduë.Car comme chaque partie par sa solidité naturelle, & par sa masse impenetrable resifte tellement à une autre partie, qu'elle l'exclut de son lieu, n'en admettant aucune autre au dedans d'elle, ou avec elle, cela fait que chacune occupe son l'ieu proportione à la grandeur, d'ou il resulte cette suite de parties, qui s'ap-pelle diffusion, extension, quantité, ou etendue de la Matiere.

L'on sçait enfin qu'y ayant dans la Matiere trois ou quatre choses, solidité, dureté, resistance, impenetrabilité, & etendue, qui au sond sont une seule & unique chose conceue differemment, la Solidité doit estre considerée comme ce

E A

#### 104 DESPREMAIERS

qui est de premier dans la Matiere comme la cause primitive, & originaire. de l'Etenduë, demesme que le Raisonnable est considere comme ce qui est de premier dans l'Homme, & comme le. principe, & l'origine du Risible, & des. autres proprietez de l'Homme. La raifon de cecy est, que nous concevons. que ce qui fait que deux parties de Matiere gardent leur Etenduë, ou demeurent de suite l'une hors de l'autre sans: fe reduire, & se confondre dans un seul & mefine lieu, c'est parce qu'elles se refiftent mutuellement l'une à Fautre, &c qu'elles se resistent parcequ'elles sone dures,& solides. D'ou il faut inferdt que: l'on doit plutost faire consister l'Effen-i ce de la Matiere dans la Solidité qui eft premiere, que dans l'Etendue, ou si vous voulez, que dans l'impenstrabilité qui suive, quoyque necessairement, de la Solidité.

Il y en a qui objectent avec quelques Modernes, que l'air, l'eau, du limon, & cent autres chofes materielles de la forte paroissent fans folidité, fans dureté, & fans resistance, ce qui est une marque que l'Essence de la Matiere ne consiste pas dans la Solidité. Mais il este constant qu'il n'y a aucun corps, quelPRINCIPES.

105 que mol qu'il paroisse, qui n'ait tonjours quelque solidité, & quelque peu de du-reté; & d'ailleurs nous ferons voir dans la suite que si nous jugeons que quelques corps soient mols, cela ne vient pas de ce que leurs parties, ou leurs principes materiels soient mols, mais de ce qu'entre leurs parties, qui sont tres folides, & tres dures de leur nature , il y ade petis Vuides interceptez, qui font que le corps cede au toucher, & paroit mol; ce qui est visible dans de la poudre de diamant qui paroit tres molle, & dont chaque petit grain ne laisse pas d'eftre tres dur.

Ils objectent de plus, que nous pouvons bien concevoir la Matiere fans la concevoir comme solide, ou sans penfer à sa solidité, mais que nous ne lçaurions la concevoir fans Etendue; ce qui est encore, disent-ils, une marque que Fessance de la matiere consiste plurost dans l'Etendue, que dans la Solidité. Je repons en un mot, que lors que l'on conçoit la Matiere sans penser distinctement, & expressement à la Solidité; l'on ne confidere pas alors la Matiere comme matiere, ou selon sa propre, & constitutive difference qui est la Soli.

E Ş LOG. DES PREMIERS

dité, mais selon ce qui suit necessairement de cette difference, comme nous. avons montré plus haut.

Au reste, il faut bien prendre garde à ce que nous avos aussi deja touché plus, haut, que tout cecy se doit entendre selon. le cours ordinaire de la Nature; parceque. fi on regarde la Divine Puissáce, il nous. faut avoir d'autres sentimens. Car comme Dieu est l'autheur de la Nature, il l'a. crée & establie telle qu'il a voulu, &. n'a pas prescrit à sa Puissance la Loy, qu'il a prononcée à la Nature. Ce que. finfinue acause des Sacrez Mysteres. dans lesquels nous sommes enseignez, & profesions que le Corps est sans etenduë, & que l'erenduë du Corps subsiste sans le Corps mesme, Dieu faisant voir. en cela qu'il n'est, point attaché aux. Loix de la Nature, & que les ayant etablies luy mesme, il ne s'est pas osté le pouvoir de faire toutes les fois qu'il le veut ce qui semble leur repugner.

Et l'on ne doit point nous objecter que c'est une chose inconrevable, &c que partant il est absurde, & mesme absolument impossible, ou qu'un Corps subsiste privé d'etendue, ou une etendue privée de. Corps: Car au contraire, il

#### PRINCIPES

107 n'appartient qu'à un Esprit mal reglé de vouloir mesurer la Divine Puissance à la petitesse de nostre Entendement, comme fi cette puissance n'eftoit pas infinie,& n'estoit pas elevée jusques là où la foiblesse humaine ne sçauroit atteindre!Et certes, elle seroit bien petite & bien limitée si elle n'avoit pas plus d'etendue que nostre Entendement!

Qu'il est bien plus raisonnable lorfqu'il s'agit de ce que Dieu peut, de ne luy denier rien, & de ne prononcer jamais sous pretexte de contradictions dans lesquelles l'Esprit s'embarasse, que Dieu ne peut pas faire quelque chose, & cela, à mon avis, peu religieusement, & avec peu de respect. & de reverence !Car que failons-nous autre chofe en patlant de la sorte, finon temoigner avec trop de confiance, pour ne dire pas de temetité, que nous sommes persuadez que nostre Entendement est autant etendu que la Divine Puissance? S.Augustin en ule bien plus religieulement, lors qu'il nous exhorte d'avouer que Dieu peut quelque chose que nous ne pouvons pas comprendre, & dont toute la raifón de l'effett est la propre Puissance de celuy qui fait. Mais cecy foit dit en pallant, nous trai-

#### 108 DES PREMIERS terons plus au long la chofe en parlant specialement de la Quantité.

## CHAPITRE X.

# De l'Existence des Asomes.

Rocre que ce ne foit pas Epicurequi a le premier introduit dans la Philosophie l'Opinion des A'tomes, ou Principes indivisibles, puis qu'il est constant qu'il l'a tirée de Democrite, que Democrite messie l'avoit tirée de Leucipe, & Leucipe d'un certain Moschus. Phenicien qui vivoit avant la guerre de Troye; neanmoins il faut remarquers que ce n'est pas sans raison qu'il a la reputation d'estre comme l'Autheur de la Dockrine des Atomes, tant parce que selon Theodoret, il est le premier inventeur du mot d'Atome, que parce qu'estant un homme de grand Elprit, & degrande invention, il a extremement enrichy, & perfectionné la chose.

Il faut aussi remarquer qu'on ne dit pas Atome, parceque ce soit un corps qui n'ait ni parties, ni grandeur, en sorte que ce ne soit qu'un poinct MathemaPRINCIPES.

109

tique, ou parce qu'il soit d'une petitesse extreme,& par confequent une portion de matiere si petite qu'il ne s'en puisse point donner de plus petite ; mais par-cequ'il est tellement solide, dur, & compacte, qu'il ne donne aucune prise sur luy, & qu'il ne peut estre ni divisé, ni coupé, ni aucunement endommagé: Philoponus s'en est clairement expliqué. Leucipe, dit-il, Democrite, & Épioure ont veritablement cru les Atomes invisibles, acause de leur petitesse ais indivi-sibles acause de leur solidité. Plutarque, & quelques autres en disent presque au-tant. L'on dit Atome, c'est à dire grandeur indivisible,ou insecable,& incapable d'estre indivisible, ou insécable, & incapable d'estre percée, pliée, rompue, non parcequ'il soit de la derniere petitesse comme un poinst, ou tellement petit qu'il ne soit pas possible de-l'atteindre, & de le diviser; mais parce-qu'il est solide, plein, & sans vuide. Aussi este-ce pour cela qu'on definit l'Atome, une certaine nature pleine, ou sans aucun vuide, & par consequent solide, & indivisi-ble; comme si une masse corporelle n'e-stoit divisible, & dissoluble, que parce qu'elle a de petis vuides qui en inter-pompent la liaison, & la continuité, & qui. donnent. entrée à quelque corpsi

DESPREMIERS

étranger qui ecarte & separe ses parties les unes des autres. C'est ce que Lucrece entend lors qu'il enseigne que les premiers Principes ne peuvent estre ni brisez par le choc des corps ettangers, ni pliez, ni rompus, ni sendus par la moitié, ni coupez en deux, ni ensin penetrez par la chaleur, ou par l'humidité, parce que cela ne se peut faire sans vuide. Hac nec dissolvi plagis extrinseus ista Possunt, nec porrò penitius penetrata retexi nec ratione queunt alià tentata labare : Nam neque conlidi sine Inani posse videtur Quidquam, nec frangi, nec findi in bina secando;

Nec capere humorem , neque item manabile frigus,

Nec penetraleigne quibus omnia coficiutur. Et afin qu'on ne nialt pas les Atomes acause qu'estant separez les uns des autres ils ne tombent point sous les sens, voicy coment il poursuit, apportat pour exemple les Vents, qui quoy qu'imperceptibles à la veue, troublent la Mer, excitent des tempestes, bouleversent les Navires, portent les Nuës ça & là, & forment de furieux tourbillons qui arrachent, ou jettent par terre les plus gros Arbresice qui ne se feroit inPRINCIFES

TTP dubitablement pas si ce n'estoit des corps, conformement à ce grand Principe de Physique, Que rien ne peut ni estre touché, ni toucher que ce qui est corps.

Ne qua forte tamen coeptes diffidere: dictis .

Quod nequeunt oculis rerum primordia cerni .

Accipe praterea qua corpora tute necesſe 'f

Confiteare effe in rebus, nec posse videri.. Principio Venti vis verberat incita Pontum;

Ingentesque ruit Naves & Nubila differt. Interdum rapido percurres turbine capos, Arboribus sternit magnis,&c..

Sunt iguur Venti nimirum corpora cœca... Tum porrò varios rerum semimus odores, Nectamen ad nares venientes cernimue. unquam.

Nec calidos aftus tuimur , nec frigora: quim us

V surpare oculis, nec voces cernere suemus, Qua tamen omnia corporeà constare ner ceffe'ft

Natura, quoniam Senfus impellere, possunts, Tangere enim,& tangi , nisi corpus ; nullat potest res:

Corporibus cacis igitur Natura gorit res-

Cecy presupposé, la premiere & generale Raison qui a porté Democrite, Epicure, & les autres à soutenir qu'il doit de necessité y avoir des Atomes, est la mesme que celle par laquelle Aristote prouve que dans les choses il y a une Matiere premiere, ingenerable, & incorruptible, de laquelle toutes choses sont engendrées, & dans la-quelle toutes choses se dissolvent. Car i's pretendent que les Atomes font cette Matiere qui preexiste avant la ge-neration, & qui subliste apres la diffolution, comme n'estant pas possible qu'elle foit on engendrée, ou corrom-pue, & il n'y a de difference entre: eux, & Aristore, qu'en ce qu'ils veulent: que la resolution naturelle se termine enfin a des corpulcules, ou petis corps. indivisibles, & qu'Aristote ne scauroir: expliquer quelle est fa Matiere dans. laquelle les choses se resolvent en dernier lieu, ni nous en faire la description ; mais fans nous arrefter à. cecy, voicy cette premiere & generale raison. Comme de rien la Nature ne fait rien, & ne reduit aucune chose à rien , il faut que dans la diffolution dess sompo[ez il demeure quelque chofe d'in⇒

PRINCIPES

115

dissoluble, & d'inalterable, ou incapable de changer de nature: Et de fait, quoy que la Nature resolve les corps en parcelles tres petites, ce qui est visible dans la dissolution des viandes qui se distribuent jusqués aux plus petites parties du corps, neanmoins commesa force est finie ou bornée, elle en demeure enfin à un certain poince, de sa diminue pas les corps à l'infiny, de facon que la definiere resolution estant faite, il doit demeurer de petites parcelles qui soient indissolubles, indivisibles, ce inalterables.

• Et parce que l'on pourroit rependre, qu'encore que la Nature n'aille pas à l'infiny, il ne s'enfuit pas pour cela qu'elle en vienne à la derniere refolution, comme pouvant y avoir des molecules, ou petites maffes qui demeusent en leur entier fans estre diffoutes, pour cette raison Lucrece presse, se sourient que si ces molecules n'estoient pas entierement diffoutes, la matiere des choses feroit inepte à tous ces divers changemens qu'elle doit fouffrir, & à tant de differentes formes qu'elle doit recevoir. 314 DESPREMIERS

Non poffent ea que debet genitalis habere Materies, varios connexus, pondera,pla-

gas, Concursus, moius per qua res quaque geruntur,

Joint que ces molecules, dit-il, ayant efté exposées à une infinité de rencontres, de coups, & de percuffions violentes, il n'est pas possible que depuis filongtemps qu'elles sont battues & rebattues, elles n'ayent enfin esté entierement diffoutes; mais sans nous arrester à cette derniere difficulté qui sera examinée ailleurs, venons aux deux raisons. principales & fondamentales de l'Opinion des Atomes.

La premiere qui regarde principalement la divisibilité à l'infini, se trouve ordinairement chez les Anciens proposée en ces termes. Du moment qu'on est demeuré d'accord que dans quelques grandear il y a des parties infinies, ou autant qu'on veut il n'y a plus moyen de concevoir comment cette grandeur soit finie: Car soit qu'on suppose ces parties Aliquotes, c'est à dire estre egales entre elles, ou à une certaine determinée; soit qu'on les supposé Proportionelles, ou tonjours plus 115 - PRINCIPES.

petites, & plus petites de moitié les unes que les autres, il est evident que la gran-deur qui en resulte doit estre infinie. C'est ainsi que raisonnent les Autheurs des Atomes, & cette raison est assurement d'une telle confideration, que pourveu que l'on vueille se donner la peine de la bien examiner, l'Opinion contraire paroitra tout à fait eloignée du bon. paroitra tout à fait cloignée du bon Sens, & l'on s'etonnera qu'il puisse y avoir des Philosophes qui soutennent un tel Paradoxe. Car, je vous prie, peut-il tomber dans la pensée d'un homme raisonnable qu'une certaine grandeur bornée & & limitée de tons costéz que nous tenons dans nos mains, puisse contenir, entre ses bornes que nous voyons une infinité de parties, & qu'ainsi elle soit divisible en routes ces qu'ainsi elle soit divisible en toutes ces parties ? Quoy n'est-ce pas une contra-diction evidence, qu'un Tout soit finy & borné de tons costez!, & cependant qu'il contienne des parties infinies ? Comme si le Tout estoit autre chose que l'Amas mefme des parties, & com-me si toutes les parties prises ensemble pouvoient estre plus grandes que le Tout:Quand mesme on apporteroit des Argumens qui semblassent prouver cet-

te infinité, ou divisibilité de parties à l'infiny, & qui fillent de la peine, ne devroit-on pas soupconner qu'il y auroit quelque Sophisme eache, auss bien que dans ceux par lesquels Zenon, cet-te divisibilité du Continu à l'infiny estant supposée, entreprenoit de prouver qu'il n'y avoit point de mouvement? D'ailleurs, qui est l'homme qui puisfe comprendre que l'extremité du pied Bun Ciron foit tellement feconde en parties, qu'elle puisse estre divisée en mille millions de parties, dont chacune puisse ensuire estre divisée de mesme en autant de parties, de une de celle-cy en autant d'autres, fans qu'on puisse jamais parvenir aux plus petites ou der-nieres, quoyque cette division se fasse confecutivement à tous les momens qu fe peuvent distinguer dans des milhons de millions d'années ?

Demessine, quel moyen y a-t'il de con-cevoir que tout le Monde ne soit pas divifible en plus de pasties qu'un Cison ; puis qu'ayant divisé le Monde en autant de parties, & autant petites qu'on voudra, l'on en peut autant prendre dans le pied du Ciron, le nombre en estant autant inepuisable, & ne pouPRINCIPES, 117 want jamais chre terminé par aucune division?

Enfin quel moyen de comprendre, dit l'Autheur de la Logique ordinairement appellée la Logique du Port-Royal,que I on ne puisse jamais arriver à une partie si petite, que non seulement elle n'en enferme plusieurs autres, mais qu'elle n'en enferme sone infinité ; que le plus petit grain de bled enferme en soy autant de parties, quoy qu'a proportion plus petites, que le Monde emier, que toutes les figures imaginables s'y trouwent actuellement, & qu'il contienne en soy sin petit Monde avec toutes ses parties, un Soleil, un Ciel, des Etoiles, des Planetes, sune Terre dans une justeffe admirable de proportios; or qu'il n'y ait aucune des parties de ce grain, qui ne contienne encore un. Monde proportionel ; ni aucune des parties de ce Monde qui ne comienne encore de mesme un aure Monde, & ainsi à l'insiny, fans qu'il s'on puiss i jamais trouver ancune dans laquelle il ne se trouve toujours un nouveau, & puis un nouveau Monde proportionel.C'eft ainfi que raisonne cet Autheur; mais ce qui est surprenant, c'est qu'au lieu de rejetter une Opinion d'ou i avoue qu'il fuit des chofes fi fort incomprehensibles, & si étranges, pour ne

dire pas extravagantes, il l'approuve,& croit cette infinité de Mondes actuels, & effectifs dans la millieme, ou fi vous voulez dans la mille-millieme partie de l'extremité du pied d'un Ciron.

Aristote tasche de se tirer de ce mauvais pas, en disant que ces parties ne sont pas actuellement infinies, mais en puissance seulement, & qu'ainsi elles ne font pas un infiny actuellement, mais seulement un infiny en puissance, lequel est finy actuellement. Mais il est visible que c'est une pure defaite. Car si vous appellez parties actuellement celles qui font actuellement divisées, il n'en a pas seulement deux, pas seulement trois, puis qu'il n'en a effectivement aucunes d'actuellement divisées, mais s'il est vray qu'il en ait seulement deux actuellement, parcequ'il puisse estre divisé en deux actuellement, il faut que vous disiez qu'il en a actuellement d'infinies, parcequ'il peut demesme estre divisé en infinies aduellement.

Et ne dites point que cette division ne s'acheve jamais actuellement, & qu'on n'entend autre chose par là, sinon que jamais le Continu n'est divisé en tant de parties qu'il ne le PRINCIPES

119

puisse estre en davantage ? Car de mesme qu'on ne nie pas que dans le Continu il n'y au deux parties, quoy qu'il ne doive peutestre jamais estre divisé en deux parties, demesme aussi il ne faut pas nier qu'il n'y en ait d'infinies, quoy qu'il ne doive jamais estre divisé en parties infinies.

Deplus, puisque par ces divisions, & sousdivisions l'on decouvre toujours un plus grand nombre de parties actuelles ment; je vous demande, si vous croyez que celles qui se peuvent decouvrir sont en un certain nombre determiné, ou non? Si vous dites qu'elles sont en un certain nombre determiné, elles n'auront pas de quoy suffire à la division à l'infiny; si vous dites que non, elles sont donc actuellement infinies?

Et defait, comment un Continu ne s'épuiferoit-t'il pas enfin, s'il ne poffedoit actuellement des parties infinies, ou qui le rendiffent inepuifable par leur, infinité ? Car de mesme que les parties qu'on en tire y ont deu estre actuellement, autrement comment auroientelles peu en estre tirées ? Ainsi celles qui restent à tirer y doivent estre actuel-

\_ - **L** 

120 DES PREMIERS

lement, autrement comment pourroient elles en eftre tirées ? Or ces parties qui en peuvent eftre tirées font infinies, puisque l'on demeure d'accord qu'on en peut toujours tirer de plus en plus fans qu'on puisfe les epuiser, ou qu'on puisfe jamais parvenir à la derniere. Un de nos Modernes s'eft avisé d'u-

ne autre defaite qu'il a prile de Crylip-pe, & croit le bien tirer d'affaire en di-fant que les parties dans lesquelles un continu peut estre divisé, ne sont ni fi-nics, ni infinies, mais Indefinies. Mais on luy peut dire Premierement ce que Plutarque repondoit a Cryfippe, que cela repugne à la notion commune, parceque parla loy des Cótradictoires un membre estant nié, l'autre doit estre un membre entant nie, i autre doit entre affirmé, ce qui ne se fait neanmoins pas icy, en ce que finy, & infiny sont contradictoires, & que cependant apres avoir nié le premier membre, asçavoit que les parties sont finies, l'on n'affir-me pas auflitost le dernier, asçavoir qu'elles soient infinies, qu'au contraire, on nie demesse qu'elles soient infinies. Secondement Secondement, que ce n'eft pas repon-dre à la question. Car il ne s'agit pas icy de sçavoir en quel nombre sont les parties

PRINCIPES.

121

parties d'un continu eu egard à nostre connoissance, ou à nostre ignorance; mais la difficulté consiste à servoir comment elles sont en elles messes absolument, c'est à dire si elles sont finies, ou infinies, veu qu'il faut de necessité qu'elles soient l'un ou l'autre, & que nostre connoissance, ou nostre ignorance n'empesche, ni ne fait rien pour cela.

Troisiémement, qu'il en est demesme que si ayant demandé à quelqu'un, si les Ecus qu'il a dans un certain cosfre font en nombre pair, ou impair, il nous repondoit qu'ils ne font ni en nombre pair, ni en nombre impair, mais en nombre *Indepair*; car affurement, de-messime que ce ne seroit qu'un jeu de paroles qui n'empescheroit pas que le nombre de ces Ecus ne fust pair, ou im-pair, demesme il semble aussi que ce soit le mocquer de nous quand on nous dit que les parties ne sont ni finies, ni infinies, mais Indefinies; puisqu'il est certain qu'elles n'en sont pas moins finies, ou infinies , & que le mot d'Inde-finy ne peut pas plutoft estre un milieu entre deux contradictoires, que celuy d'Indepair.

Томе II.

F

La seconde Raison qui est tirée de Lucrece, a toujours paru si forte & si puissante, que plusieurs à bon droit luy donnent le nom de Demonstration Physique. Comme il est constant, dit ce celebre Poëte apres tous les Deffenseurs des Atomes, que dans la Nature il y a des corps durs, & des corps mols, fi l'on fait les premiers Principes foli-des, durs, inalterables, indivisibles, il s'en pourra non seulement faire des choses dures, comme il est evident, mais il s'en pourra aussi faire de molles;parceque ce qui se formera de ces Principes pourra devenir mol par le messan-ge des petis vuides : Mais si on les suppose mols, ou toujours, & toujours di-visibles, il s'en pourra veritablement bien faire des choses molles, mais on ne montrera jamais par aucune raison qu'il s'en puisse faire de dures, telles que sont le fer, les cailloux, le diaman, &c. puis qu'on ne mettra point dans la Nature de solidité, & de dureté fondamentale, c'est à dire point de corpu-scules qui estant essentiellement durs, & solides, fassent la dureté des chofes.

PRINCIPES. 125

Hâc accedit, mi solidifima materiai

Corpora cùm conftant , poffint tamen omnia reddi

Mollia, qua fiant aër, aqua, terra, vapores; Admiftum quoniam fimul oft in rebus Inane.

At contrà, fi mollia primordia rerum , Vade queans validi filices , ferramque creari ,

Non poterit r'atio reddi. Nam funditùs omni

Principio fundamenti Natura carebit.

Il y a donc, conclut-il, d. s corpufcules fimples, pleins, & fol des, qui felon qu'ils font ou plus ou moins ferrez entre eux, font paroitre les chofes plus, ou moins dures, & plus, ou moins difficiles à divifer.

Sunt igitur folida pollentia fimplicitate, Quorum condenfo magis omnia conciliatu Artlari poffunt,validafque ofiédere vires.

Pour confirmer cecy, & faire voir que les Atomes, ou les premiers Principes des choses doivent estre folides, fimples, incapables de changement, & par consequent indivisibles, Lucrece apporte cette constance, & invariabilité admirable que la Nature ganter s fes differens ouvrages, commente orter tou-

jours les Animaux de certains poincts determinez soit de force, soit de grandeur, soit de durée, & à imprimer toujours à chaque espece les mesmes inclinations, & les mesmes marques qui les distinguent des autres ; ce qu'assurement, dit-il, elle ne feroit pas, si elle ne se fervoit de Principes certains, & constans, & par consequent incapables de division, de dissolution, ou d'aucun autre changement.

-Nam si primordia rerum Commutari aliquâ possent ratione revieta, Incertum quoque jam constet quid posse oriri

Quid nequeat, &c.—— Nec totics poffent generatim faila referre Naturam, victum, mores, maculafyue parentum.

Il auroit mesme pû ajouter, qu'autant qu'il est indubitable que dans la Nature il y a quelque chose d'impenetrable, ascavoir tout ce qui est corps, autant semble-t'il estre indubitable qu'il y a quelque chose d'indivisible, ascavoir tout ce qui est purement Corps, ou fans aucun messance de vuides, tels que sont les Atomes de vuides, tels que sont corps; pure une chose semble n'estre

impenetrable, qu'entant qu'elle est extremement solide, dure, resistante, & par consequent indivisible; mais les deux premieres raisons suffisent, voyons sculement ce qu'on a accoûtumé d'objecter.

L'on dit ordinairement que pour diviser ce qui seroit purement corps, comme pourroit par exemple estre quelque pretendu Atome, ou corpuscule cubi-que de la grosseur d'un Dé ordinaire, supposé qu'il y en eust d'aussi gros, il ne faudroit que presser fortement la partie du milieu avec quelque pointe d'acier tres folide, & tres dure, & que cette par-tie cederoit, ou s'enfonceroit. Mais, je vous prie, si ce corpuscule cubique estoit comme on le suppose, entierement soli-de, ou sans aucuns vuides soit au desfous, soit aux environs de la partie tou-chée, comment est-il possible de concevoir que cette partie pust ceder ou s'enfoncer ; puilque n'y ayant aucuns vuides, il n'y auroit endroit où elle pust

fe retirer, ni rien qui pûst ceder ? L'on dit aussi ordinairement qu'il est impossible de concevoir comment une chose puisse estre etendue, telle qu'est un Atome, ou quelque petit corps que

3

DES PREMIERS

ce foit, & neanmoins estre indivisible. Il est vray qu'on a de lapeine à concevoir qu'une chose toit ctendue, & ne puille pas eftre d. vilée ; mais j'ole bien dire que c'eft une pore prevention d'Ef prit, & en voicy le fondement. Comme les Atomes ne tombent point sous les Sens, & que leur extreme petitesles derobe à la veue la plus subtile, & qu'ainfi on ne les connoit que par : En-tendement, & par la Rasfon, il arrive que n'ayant jamas veu que des choses, qui estant composées de plusieurs Ato-mes, se sont trouvées estre divisibles, ou leparables, tout ce que nous concevons avoir quelque grandeur ou etendue, eft en mesime temps conceu, ou du moins accordé comme divisible, à moins que la Raison ne surviene, & que nous n'ayons en veue les argumens qui establiffant la solidité, la dureté, & la resistance des premiers Principes, en etabliffent l'indivisibilité; mais voicy l'Objection la plus importante-

Il n'y a, dit-on, point de Corps, quelque folide, & quelque petit qu'il puisse estre, qui n'ait plusieurs parties ou faces differentes, Orientale, Occidentale, Septentrionale, Meridionale, &c. Il est PRINCIPES.

127

PRINCIPES. 127 vray, & c'eft ce qu'un Phylicien ne fcauroit nier, parcequ'il eft de l'effen-ce du Corps d'avoir quelque etendue, & que tout ce qui a de l'etendue a de neceffité ces fottes de parties ; mais je foûtiens qu'il ne s'en fuit pas pour cela que ces parties foient feparables entre elles, de facon qu'un corps folide, ou fans vuides, & continu, comme on fup-pofe eftreun Atome, puisfe eftre divifé, & fes parties fepareés ; parce qu'afin qu'elles pûtfent eftre feparées, il fau-droit ou qu'il y euft du Vuide entre-deux, ou qu'elles ne fuffent que conti-gues, au lieu que dans un Atome il n'y a aucun vuide, & que fes parties font ab-folument continues , ou parties d'un Tout qui eft abfolument continu, c'eft à dire fans interruption , ou difcontinua-Tout qui est absolument continu, c'est à dire fans interruption, ou discontinua-tion quelconque, & qui est par conse-quent compris sous une seule & unique superficie, à la difference d'un amas, ou d'un tas par agregation, qui estant com-posé de parties qui ne sont que consi-gues entre-elles, est compris sous au-tant de superficies qu'il a de parties. D'ou vient que quand on me presse. Qu'ó me dit que la partie A d'un Atome n'est pas la partie B, je l'avoüe sans he-

F

tre

Des Premiers

fiter, mais si l'on vient à inferer, donc elles sont separables ? C'est ce que je nie absolument, non seulement parcequ'elles sont essentielles à l'Atome; n'estant pas possible, comme je viens de dire, qu'un corps soit sans etendue, & par consequent sans ces sortes de parties ou faces differentes ; mais parcequ'elles ne font qu'une seule & unique entité, & elles ne font qu'une feule & unique entité, parceque, comme je viens aussi de dire, elles font un Tout qui est absolument continu, fans aucun vuide, fans aucune interruption, compris fous une seule & unique superficie, & qui est par consequent tout corps, tout solide, tout impenetrable, tout indivisible.

Remarquez cependant, que c'est peutestre parler improprement, que de donner le nom de parties aux faces Osientale, & Occidentale d'un Atome; par ce que ce nom ne s'attribue propr qu'a ce qui est separab! appelle Minim voulo

PRINCIPES. 129, d'Effre, mais l'on ne doit pas s'arrefter à une queftion de nom.

Souvenons-nous plutost que tout ce que nous venons de dire plus haut. estant supposé, il est inutile d'objecter, que si trois, ou quatre petis cubes extremement solides, & polis estoient mis l'une sur l'autre, ils feroient une masse tres solide, & sans aucun vuide, laquelle cependant seroit divisible au moindre coup qu'on luy pourroit donner par le costé; puisque pour qu'une masfe soit absolument indivisible, il ne suffit nas qu'elle soit corps, solide, dure, immenetrable,& fans vuide, mais il faut deplus qu'elle ne soit qu'une seule & unique Entité, c'est à dire qu'elle soit absolument, & entierement continue ou pour le dire encore une fois, sans ancune interruption, ov inuation, o comprise sous une se e Superficie, &

e superfiplusieurs ar aggreautant ou 130 DES PREMIERS

ration, ou un fimple ccartement de parties, qui n'estant que contigues, sont desunies, ou deja divisées. Car la divifion propre, ou celle dont il est icy question, se devroit faire par l'intromission d'un corps au dedans d'un cube, dont la matiere cedast dans l'endroit où se fait le contact, ce qui est impossible; n'y ayant aucuns vuides qui en cedant donnassét lieu à la partie touchée de ceder, & de se retirer, mais tout est plein alentour d'elle, & egalement resistant.

alertoir d'elle, & egalement refiftant. Difons en paffant que Democrite ne fe mettoit pas fort en peine de cecypear lorsqu'on luy demandoit la difference qu'il y avoit entre un corps qui est conqu'il y avoit entre un corps qu'eit con-tinu, tel qu'eft l'Atome, & qui ne peut par confequent point estre divisé, & une masse qui n'est pas continue, tel qu'est un amas de plusieurs Atomes simplement configus entre-eux, & qui est par confequent divisible, il repon-doit tout simplement en trois mots, Atomus ita est ex conjunctiss, ut nunquam fuerit ex disjunctis, unde non est mirum fi nunquam posit abire in disjuncta: Molecula verò ita est ex disjunctis , ut nunquam fuerie ex conjunctie; c'est à dire qu'un Atome, ou ce Tout qu'on appelle

PRINCIPE'S.

131 Vn, Simple, & Continu, eft tellement de choses continues qu'il n'a jamais efté de disjointes, & qu'ainsi ce'n'eft pas merveille s'il ne peut jamais eftre feparé, ou diflous en choles, disjoin-tes; au lieu qu'une Molecule, ou un Amas est tellement de choles disjointes, qu'il n'a jamais esté de conjointes, ou continues, & qu'ainfi ce n'est pas aussi merveille s'il ne peut jamais deve-nir continu: Mais la pensée de Democrite, auffi bien que celle d'Aristore,& de tous les Anciens estoit, que les pre-miers Principes sont eternels, & sir ce fondement il disoit qu'un Atome ayant toujours efté tel., c'est à dire qu'ayant toujours esté un, & jamais deux, il devoit estre tel de sa nature, & devoit par confequent de toute necessi-té demeurer toujours tel. C'estpourquoy, fans nous arrester davantage à Democrite, venons aux autres Öbjections.

Je veux, dira quelqu'un,qu'une particule de matiere, telle que vous pretédez étre vostre Atome, soit tres dure, & mesme tres folide,on fans vuides, & qu'elle foit par confequent indivisible par l'introduction d'un corps estranger ; du moins ne sera-relle pas absolument indivisible, en ce que ses extremitez,

122 ascavoir les parties Orientale, & Occidentale se pourront aisement diviser, comme deux Cubes tres polis, & tres durs qui se toucheroient, & cela en les prenant, & en les tirant l'une d'un co-sté, & l'autre de l'autre. Je repons selon ce qui a deja assez esté infinué, qu'il n'en est pas de ces deux parties comme de deux cubes, en ce que ces parties sont continues, ou parties d'un Tout purement, & absolument continu, comme nous venons de dire plus haut, au lieu que les deux cubes sont fimplement contigus, & parties d'un Amas ou d'un Tout interrompu,& difcontinué.

Il n'y a rien, disent nos Modernes, que de contigu dans la Nature. Mais Premierement, s'il n'y a rien que de contigu, & qu'ainsi il n'y ait rien que de separable, il n'y a donc point de corps fini, quelque petit qu'on le fasse, qui ne soit divisible à l'infini, qui n'ait par consequent des parties infinies, & qui ne soit ainsi par consequent & fini, & infini, ce qui implique contra-diction, comme nous avons demontré plus haut. De plus, s'il n'y a rien que de contigu dans la Nature, tous les

Digitized by Google

PRINCIPES.

133 corps, quels qu'ils soient, scront donc egalement ailez à diviser, ou comme dit Lucrece, Vis eadem deffolvet corpora quaque, une meline force pour-ra indifferemment dissoudre quelque forte de corps que ce soit, du ser, des cailloux, des Diamans, &c.

Et il leur est inutile de repondre que les uns seront mieux liez, ou auront de plus forts liens les uns que les autres; parce que ces pretendus liens ne feront que contigus, & que n'y ayant tien que de contigu, toutes leurs parties feront contigues, & ne feront par consequent point de liens.

Il leur est demesme inutile de dire, que ces corps là feront plus aisez à dissoudre dont les parties seront plus en mouvement, & que c'est pour cela que le beurre est plus ailé à estre divile que le fer. Cat je leur demanderois volontiers d'ou ils ont tité ce Principe general, que le plus ou le moins de mouvement des parties d'un corps, est la cause que le corps soit plus ou moins aise à estre divisé ? Peuvent-ils dire par aucune Experience qu'une poignée de poudre de Diaman soit plus en mouvement que tout un Diaman, ou

١

qu'apres qu'on a broyé un Diaman, & qu'on l'a reduit en poudre, chaque pe-tit grain de cette poudre foit plus en mouvement qu'il n'estoit auparavant lorsque le Diaman estoit en son entier? Si nous concevons donc qu'un petit tas de poudre de Diaman soit facile à estre divisé, ou ecarté, ce n'est pas que ses parties soient plus en mouvement qu'elles n'estoient, mais c'est qu'elles ne sont pas si bien arangées, ni autant pressées, ou serrées qu'elles estoient auparavant dans le Diaman, ou ce qui revient toujours au melme, c'est qu'entre vient toujours au menne, c ent qu'entre les parties il y a plus de petis vuides qu'il n'y en avoit dans le Diaman, qu'il y aplus, dif-je, de petis vuides qui ne font aucune refistance, & dans lesquels les parties poussées, ou pressées se peu-vent aisement retirer, & se mieux aranger. Revenons donc à ce que l'on ne ger. Revenons donc à ce que l'on ne fcauroit trop inculquer, & avoüons qu'il faut que dans la Nature il y ait quelque chofe de plus que de contigu, qu'il y a des corps entierement, & ablo-lument continus, & par confequent in-diffolubles, tels que font les Atomes, ou les premiers Principes, & ce qui a deja efté dit par Lucrece, que fePRINCIPES.

lon que ces corps sont plus ou moins effroitement serrez, liez, entre-lasse, ils font des Composez qui sont plus ou moins aisez à dissoudre, à couper, à separer.

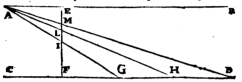
135

Sunt igitur folida pollentia fimplicitate, Querum condenfo magie omnia conciliatu

Arctari poffunt, valida (que oftederevires. Du moins ne scauroit-on nier, nous direzvous, que Dieu ne puisse diviser vôtre Atome, quelque solide & continu que vous le fassiez, & separer, par exemple la partie Orientale de l'Occidentale?Il est vray que rien ne s'oppose à la Toute-puissance Divine, & que l'Entende-ment humain ne voyant souvent que fort obscurement ce qui implique, ou n'implique pas contradiction, il ne doit pas inconfiderement determiner ce qui est, ou ce qui n'est pas possible [; d'ou vient que je repons simplement, que si dans un corps solide & continu, tel qu'est l'Atome, Dieu separoit la partie Orientale de l'Occidentale, it le feroit par une voye qui ne seroit pas moins furnaturelle, inconcevable, naturelle-ment impossible que la penetration, & par consequent que cette voye seroit 136 DES PREMIERS hors de la confideratió de la Phyfique. Te dis inconçevable ; car quel moyen de concevoir qu'unCifeau, ou un Poinçon, quelque solide, ou tranchant, ou pointu qu'il soit, puisse ou couper,ou percer, ou en aucune maniere endommager ce qui est pur corps ou sans vuide, ce qui est purement, &absolument continuiPour moy je nescais si c'est pre-vention, mais je tiens cela autant im-possible par les forces de la Nature, & autant incocevable que la penetration. Si vous voulez donc que Dieu agisse d'une extraordinaire maniere, & que pour couper, ou percer il se serve de sa Toutepuissance sans introduction d'au-cun corps, je n'ay rien à repondre à cela, fi ce n'est ce que j'ay deja dit, que cette maniere fera surnaturelle, inconcevable, hors de la sphere du Physi. cien.

L'on fait encore ordinairement trois, ou quatre autres Objections. La Premiere, que si toutes choses estoient composées d'Indivisibles, il s'ensuivroit qu'une ligne de poincts impairs en nombre, par exemple, de cinq ou de sept, ne pourroit pas estre divisée en PRINCIPES. 137 deux parties egales ; ce qui est contraire à la Geometrie, qui demontre que cela se peur à l'enard de quelque ligne

cela fe peut à l'egard de quelque ligne que ce foit. La Seconde, que de deux cercles concentriques l'exterieur ne feroit pas plus grand que l'interieur; parceque toutes les lignes tirées de tous les poincts du grand cercle au centre devroient passer par autant de poincts distincts du petit cercle. La Troisieme, considerez, dit-on, deux



lignes paralleles, & infinies A B,C D & distantes d'un pouce l'une de l'autre, & concevez que du poin& A il parte des lignes droites qui aboutissent aux poin& GHD.Cela estant, il est evident que la ligne A G passer par le poin& I de la ligne E F, que la ligne AH passer fera par le poin& L qui est plus haut, & que la ligne AD passer par le poin& M qui est encore un peu plus haut, & ainsi de suite ; & d'autant que la ligne CD est infinie, & qu'on y peut prendre un nombre infiny de poin& senta 138 DES PREMIERS bles à G,H,D, il s'ensuit que les lignes qu'on tirera du poin& A à tous ces poin&s, marqueront dans la ligne EF qui n'est que d'un pouce, un nombre infiny de poin&s differens les uns des autres, & qui approcheront de plus en plus de l'extremité E, sans que de toutes ces lignes il y en puisse jemais avoir une qui passe par le poin& E, acause que la ligne CD est supposée parallele à AB. Il faut donc avoiier qu'on peut assigner un nombre infiny de poin&s dans quelque portion determinée de matiere que ce soit, & par consequent que toute quantité est divisible à l'infiny.

Mais il est aisé de voir que tous ces Argumens ne font aucune peine à ceux qui tienent les Atomes ; l'Indivisible qu'ils admettent estant Physique, & tout autre que le Mathematique, ou celuy que les Mathematiciens supposent, Car le Physicien ne considere que les choses sensibles, & qui sont effectivement en nature ; au licu que le Mathematicien considere la Quantité comme abstraite de la matiere : Et cela est fi vray, que fi les Mathematiciens n'en usoient de la forte, & s'ils supposoient

PRINCIPES. 139 que dans le Continu il y eust un cer-tain nombre determiné de parties polfibles, & de poinces, ils ne pourroient jamais faire leurs Demonstrations Geometriques avec l'exactitude requise. C'estpourquoy nous ne devons point nous arrester à resoudre ces difficultez; puisqu'elles ne regardent que les seuls Geometres, dont les Indivisibles sont fans parties, fans longueur, & fans lar-geur, au lieu que chez les Phyficiens il n'y à aucun Indivifible, ou Atome qui n'ait fes parties, quoy qu'infepara-bles, & qui n'ait fa longueur, fa lar-geur, & fa profondeur. Auffi quelques fines & deliées que pûffent eftre des lignes phyfiques, & quelque petite-lar-geur, ou epaiffeur que nous leur pûf-fions donner, bien loin que du point A de la ligne A C il s'en peut tirer une infinité à la ligne CD qui fans fe con-fondre paffaffent par la ligne E F qu'on fuppoferoit eftre finie, & de la longueur d'un pouce, il ne s'en tireroit feulement pas deux qui ne fe confon-diffent, du moins en partie au poinct A, ni pas une centaine feulement qui ne fe confondiffent auffi de mefine fur la ligne E F, ce qui fe doit dire des lifans parties, sans longueur, & sans larla ligne EF, ce qui se doit dire des li-

lignes qui seroient tirées de tous les poincts du grand Cercle au centre commun, elles se confondroient demesine en passant sur le petit cercle, tant il est vray que ces Argumens supposent des poinfts, & des lignes purement Mathe-matiques, & qui par consequent ne sont point de la consideration du Physicien: Qu'il y ait donc dans quelque quantité que ce soit des parties infinies Mathemathiques, ou telles que les Mathema-ticiens supposent : Que toute quantité foit aussi divisible à l'infiny Mathematiquement, ou Mentalement, & si vous voulez, ce que l'Esprit fait d'ordinaire, par une certaine designation confuse; cela ne nous regarde point, nous, dis-je, qui ne disputons que des choses qui sont essectivement en nature, asçavoir de l'Infinité, & de l'Indivisibilité, ou divisibilité reelle, & Physique.

Quoy, direz-vous, n'est-il pas permis de transporter à l'usage, & dans la Physique, ou dans une matiere sensible les choses que les Geometres demontrent, & supposer leur divisibilité à l'infiny? Ouy; pourveu que ce ne soit qu'en veue de parvenir par cette divisibilité, & infinité supposées à une plus grande ju-

fteffe. Ainfi Archimede fuppola le diametre d'un grain de pavot compolé de dix mille parties, non que l'industrie huma ne rûst dans une si petite massé distinguer rant de parties, mais afin que transportant son raisonnement sur une plus grande massé dont il supposeroit ce grain de pavot estre une partie, il pûst estimer la grandeur de cette masse avec plus de just sie, car dans une pareille Supposition le plus, ou le moins d'une, ou de quelques-unes de semblables parties ne peut pas causer une grande erreur.

Et pour montrer 'qu'il faut toujours avoir ces egards, & que fans cela il n'eft pas toujours permis de transporter en Physique tout ce que les Geometres demontrent en faisant des abstractions; il ne faut que considerer que les Geometres mesmes, lors qu'ils traittent ces parties de Mathematique qui ont quelque liaison avec la Physique, sont le plus souvent contraints de demander des Suppositions entierement opposées. Car Euclide, entre autres, demande qu'on luy accorde dans l'Optique le dernier, ou le plus petit angle; & demessime Vitellio demáde la plus petite de toutes Des Premiers

142

les lumieres, qui ne feroit plus lumiere du moment qu'on la concevroit divifée; d'ou il est visible que les Mathematiciens qui supposent dans l'Optique que la division se fait jusques à la plus petite, ou derniere partie, veulent qu'en Geometrie l'on suppose qu'elle va à l'infiny.

Mais pour dire ce qui est de vray; lorsqu'un Geometre commande, & demontre une chose en apparence tres aifée, afçavoir la division d'une ligne en deux parties egales, croyez-vous que dans la Phylique, ou dans l'experience cela soit aussi facile qu'en Geometrie, ou dans la Speculation ? Reprefentezvous premierement, ce que nous ferons voir dans la suite, qu'il n'y a aucune superficié parfaitement polie, ni par consequent aucune ligne qui ne soit toute raboteuse,& comme entrecoupée d'une infinité de petites montagnes,& de petites vallées ? Reprefentez-vous encore qu'il n'y atranchat fi fin,& fi fubtil qui n'ait toujours quelque largeur, & qui ne foit comme une scie tres inegale, acau-fe des innombrables petites fosse que les petites dens de la lime, ou de la meule y ont faites, & laissées en l'aiguifant, comme nous dirons aussi dans

143 la suite ? Representez-vous demesine qu'il n'y a butin fi fubtil avec lequel on puisse tirer une ligne fans largeur, & qu'il n'y a compas fi pointu qui estant appliqué sur cette ligne, n'en touche au lieu d'un poince indivisible, une parau neu d'un poinct indivinble, une par-tie qui dans fon circuit en comprend pour ainfi dire, une infinité d'autres? Reprefentez-vous enfin que le pied d'un Ciron est composé, & tissu de plusieurs millions de petites parties, ou Atomes, comme nous ferons aussi voir ailleurs plus au long, reprefentez-vous, disje, tout cela par avance, & jugez s'il est possible de couper, ou diviser une li-gne en deux parties qui soient exactegne en deux parties qui 101ent exacte-ment, & parfaitement egales, & s'il n'eft pas vray que cette partie qui fait le mi-lieu, quelque petite, & imperceptible qu'elle puisse eftre, est composée de tant de millions de parties, que quand on se tromperoit d'un million tout en-tier, l'on ne s'en appercevroit pas; d'ou il est aisé de voir qu'on ne coupe jamais une ligne en deux, qu'il ne reste tou-jours un nombre innombrable de parties d'un costé plus que de l'autre, en-core que les Sens ne les puissent pas appercevoir, C'eftpourquoy l'on ne doit

DES PREMIERS

114

pas craindre que fi un Cifeau tombe fur un Atome, il le coupe en deux; puis qu'au regard de la fubtilité, ou petiteffe d'un Atome, le tranchant le plus fubtil est toujours tellement groffier, qu'il ne scauroit ne pas tomber, non fur un seul Atome, mais sur plusieurs; desorte que ce qu'il peut faire, n'est pas d'en couper un en deux, mais d'en temuer, & ecarter plusieurs de part & d'autre.

# CHAPITRE XI.

## Des Proprietez des Atomes & premierement de leur Grandeur.

IL faut prendre garde à une chole dont la raifon ne nous permet aucunement de douter, alçavoir que les Atomes font non feulement au deflous de toute la portée de nos Sens, mais qu'il n'y a mesme aucune chose sens, mais qu'il n'y a mesme aucune chose fensible, quelque petite qu'elle puisse estre, qui ne foit composée de plusieurs milliers d'Atomes. Il est vray que cecy paroit tout à fait admirable, & comme une espece de Paradoxe; mais il faut s'accoutu

145 coutumer à reconnoistre la groffiereté de nos Sens, & la subtilité incomprehensible de la Nature; il est certain que ce qui paroit tres petit à nos yeux, eft tres grand à son egard, & là où finit l'industrie, & la subtilité humaine, c'eft là que commence l'industrie, & la subtilité de la Nature.

Cecy pouvoit fembler plus incroyable à nos Predccesseurs avant l'invention des Miscroscopes; mais maintenant comment pourroit-on en douter, lorsque nous voyons qu'un petit grain de poussiere tres subtile paroit plus gros qu'un pois, & que dans la superficie l'on distingue clairement quantité de petites facetes,& de petis angles qu'on n'auroit jamais soupçonné y devoir effre ?

Pour mieux reconnoitre la chose, il ne faut que s'appliquer à confiderer un Ciron, ce petit Animal que l'on prendroit pour un poin&. Car en premier, lieu l'on decouvre avec le Microscope, non seulement qu'il a une petite bouche, ou un petit museau, avec une espece de petite trompe pour percer la peau, & fuccer le sang, mais qu'il a mesme un petit trou au derriere par où on l'a TOME II.

146 Des Premiers veu quelquesfois estant exposé au Soleil, rejetter des excremens qui paroifsent à peu pres de la couleur, & de la grandeur d'une puce veuë fans Micro-fcope. L'on decouvre aussi, outre les differentes inegalitez de sa peau, qu'il a deux petites cornes rameules, & six pieds, deux dans le devant, & quatre dans le derriere, avec de petites cuisses longuettes, blanchatres, & comme veluës. Apres cela, confiderez non seulelement combien de parties sont necessaires pour la contexture de la peau, mais quelle innombrable quantité de parties doivent estre renfermées sous cette peau; car comme il faut qu'il y en ait de destinées pour la nourriture, & pour les autres fonctions, il faut de necessité qu'il ait un estomac, & des boyeaux, un foye, un cœur, un cerveau, ou du moins quelque chose d'analogue à ces parties ; il faut mesme qu'il ait des veines, des arteres, & des nerfs pour porter la nourriture, & les esprits par tout le corps; il doit aussi avoir des muscles avec leurs fibres, & leurs tendons, & des parties plus solides comme font les os, avec leurs articulations propres & convenables ; il faut , en un

mot, qu'il ait un nombre innombrable d'autres choses sans lesquelles on ne sçauroit comprendre qu'un Animal puisse se nourrir, sentir, se mouvoir. Deplus, considerez de combien de petites parties chacune de ces parties doit estre composée, & sur tout de quelle extreme petitesse doivent estre les esprits qui meuvent, qui vivifient, & qui animent ce petit Corps, ces petis nerfs, ces petites parties, & vous admirerez fans doute combien subtile, & industrieuse est la main de la Nature, qui pour former un Animal si petit, a distinqué, separé, choisi, & assemblé en ordre . & fans confusion une fi innombrable multitude de parties.

Nous pourrions l'invention de c pes qui font iement depuis x Microfcoment meilmcherir fur noftre Auans une petite <sup>22</sup> quelque it une rec là, butte

no

ized by Google

. 148

DIS PREMIERS

quoy qu'elle ne foit guere plus groffe qu'un Ciron. Lucrece fans l'aide des Microfcopes, & par la feule lumiere de fa raison, devoit aussi avoir reconnu des animaux d'une petitesse extreme, lors qu'ayant dit qu'il y en a de si petis que l'on ne scauroit voir la troisseme partie de leur Corps, il demande de quelle petitesse doit donc estre chaque intestin, le cœur, le soye, & enfin les premiers principes dont l'Ame de ces petis animaux est formée.

Primum Animalia funt jam partim tantula . corum

- Tersia pars nulla ut poffit ratione videri. Horum intefinum quodvis quale effe putandum 'f !
- Quid cordis globus, ant oculi? Quid membra ? Quid arrus !

Quantula sunt ? Quid preteren primerdia quaque

Vnde Anima, atque Animi conflet natura necesum ft?

Pour mieux encore reconnoitre la petitesse étonnante & incompschensible des Atomes, l'on n'a qu'a remarquer combien d'eau se trouve teinte d'un petit morceau de couleur rouge, combien de pages en peuvent estre colorées, & combien dans chaque page PRINCIPES.

l'on peut designer de poincts avec la pointe d'une aiguille. L'on pourroit aussi remarquer de quelle incomprehensible petitesse doit estre ce qui s'exhale d'un tison de bois vert dans l'espace d'un demy quart d'heure; puisque fi la fumée qui en sort pouvoit estre renfermée en un endroit, elle rempliroit & plusieurs chambres, & plusieurs maisons : Enfin l'on pourroit confiderer le peu d'huile qui se diffipe d'une lampe pendant un quart d'heure qu'elle est allumée ; puis qu'il n'y a aucun moment qu'il ne se fasse de nouvelle flamme, & que si cette flamme pouvoit aussi estre confervée, elle rempliroit demesine des chainbres & des maisons : Mais ce qui a efté dit plus haut de ces petis animaux suffit -rendre que la plus peponr faire choses qui tombent que pourroit eftre s que le rayon du reftre dans

s mil-

149

olige de es foient y en a

#### 150 DIS PREMIERS

neanmoin de diverse grandent, parcoque, comme nous verrons enluite, cette diversité estant supposeé, s'on explique ailement quantité d'effects naturels dont il leroit autrement difficile de rendre raison.

## CHAPITRE XII.

### De la Figure des Atomes.

Pour parler maintenant de la Figure, c'eft à dire de la Proprieté qui fuit, ou accompagne neceflairement la grandeur comme son Terme, & son Mode, ou s'a maniere d'estre, il y a principalement trois ou quatre choses à remarquer. La premiere, que vien n'empesche que les Atomes, quelques petie gu'ils soient, ne puisent estre diversement figurez entre-enx: Car du moment qu'ils gardent quelque grandeur, l'on peut concevoir que leurs surfaces peuvent estre plates, spheriques, angulaires, regulieres, irregulieres, &c.

La Seconde,qu'effectivemet les Atomes font diversement figurez; soit parceque le nombre en est si grand qu'il n'est pas

141 vray-semblable qu'ils soient tous de mesme figure, soit acause que cette diversité de figures supposeé, l'on peut aussi expliquer certains effects particuliers de la Nature, comme à l'egard de l'entreé plus ou moins facile des Atomes dans les corps denfes, & à l'egard du plaisir, & de la douleur qu'on resfent dans la perception des objects des Sens, ce que nous dirons plus commodement ensuite; soit parceque toutes les choses naturelles qui en sont formeés, les hommes, les bestes, les poissons, les grains meline les plus petis, les fueilles d'un mesme Arbre qui paroissent si fort semblables, & ainsi du reste, sont diversement figurées. Et qu'on ne dise point que c'est une chose bien' etrange, & bien difficile à croire que jamais deux grains de Moutarde, par exemple, ou deux poils soient entierement semblables ; mais celuy qui ne le croit pas ne doit jamais y avoir pris garde; aufli cóbié y en a-t'il seulement qui y pensent, ou qui ayent eu la patience d'en faire l'experience!Il est vray qu'a l'egard des grains leur petitesse, ou la grossiereté de la veüe pourroiét estre un empeschemét, mais un homme d'Esprit, & de raison-G ₄

۶

nement doit par proportion trouver la mesme diversité entre deux grains qu'en-tre deux Animaux d'une mesme espece, & inferer avec les Stoiciens qui avoient reconnu la chose, qu'il n'y a pas un poil semblable à un autre poil, ni pas un grain semblable à un autre grain. J'ajoûte une conjecture tres confiderable, & qui se tire d'une experience fort aiscé. Si vous laissez evaporer au Soleil de l'eau salcé, le sel restera tout formé en figures cubiques, fi c'est de l'eau alumineuse en octahedriques, & ainsi des autres, ce qui se fait avec cet-te circonstance remarquable, que ces cubes formez du sel, seront d'autant plus ou moins grands, qu'il y aura plus ou moins d'eau, & qu'il e aura plus ou moins de profondeur, defacon que fi d'un grand chaudron vous en tirez des cubes egaux à des Dez ordinaires, ceux qui se formerót dans un petit verre n'auront qu'une ligne de grandeur, & ceux d'une eau superficielle (comme si vous laissez couler une petite goutte d'eau sur du verre)seront presque insensibles, & ne se pourront distinguer qu'avec le Microscope : A quoy il faut ajouter, qu'entre ces cubes on voit que les plus

PES. 153 utres cubes plus d'antres encore doit comprendre font infenfibles utres cubes, & utres, jusques à on à la petitesse à celle des petii constituent la ray-femblablejuarreés, ou de mme le meline de l'alun, du es, pourquoy dre la conjehofes,& prinla configura. ne, & deter-

> qu'il les faut , comme on e autant ant, fi ec des ncontiis& pos& tres prefen-

DES PREMIERS

tant des pyramides, les autres des pentahedres, des cubes, des trapezes, des heptahedres, des octahedres, en un mot l'on remarque un si grand nombre de figures differentes, qu'il y a sujet de s'en estonner : Mais sans nous arrester davantage à cecy, qui n'auroit cru qu'un Ciron seroit de figure ronde,& tres polie ? Cependant le Microscope le fait voir tel que nous venons de le decrire plus haut; & il y a mesme sujet de croire, que comme dans les grands Animaux tous les Individus de chaque Efpece sont differens non seulement à l'e-gard de la peau,ou de la superficie, mais encore à l'egard des parties interieures, puilque nous ne voyons jamais deux hommes avoir les mesmes lineamens. foit du visage, soit de la main, soit des autres parties du corps; il y a, dis-je, fujet de croire qu'il en est de mesme des Animaux les plus petis, ensorte qu'il y a aussi difference de Ciron à Ciron, non feulement quant à la peau, mais encore à l'egard de la moindre de ses parties.

La troisieme, que les especes de fign-ves sont veritablement incomprebensi-files, mais nen pas infinies; c'est à dire

PRINCIPES. 155 que l'Esprit humain ne scauroit veritablement pas comprendre la grande diversité de figures qu'on doit donner aux Atomes; puis qu'on est obligé d'en admettre de rondes, d'oblonques, d'enfoncées, de plates, de bossues, de crochues, de pointues, de polies, de raboteuses, de rameuses, de veluës, de tetrahedriques, de pétahcdriques, d'hexahedriques,&c. tant regulieres qu'irregulieres; mais que toutes ces diversitez, ou especes differentes de figures ne sont pas pour cela absolument infinies.Or la raison pourquoy les especes de figures sont incomprehensibles est evidente, ascavoir pour pouvoir suffire à cette incomprehensible diversité de figures qu'on voit dans les choses naturelles; mais celle que Lucrece apporte pour mon-trer qu'elles ne sont pas infinies, est un peu obscure, neanmoins en voicy le sens. Comme les Atomes, dit-il, font d'une grandeur limitée, il est im-possible que sur cette grandeur il se fasse des figurations infinies; car chaque figuration demande une polition particuliere de parties, & cependant les parties d'une grandeur finie peu-vent eftre transpolées, & compolées, 1

16

ou jointes, & arrangées eu tant de manieres, qu'il ne reste plus aucune maniere de position possible.

La quatrieme, que selon Lucrece les Atomes sons chaque figure sont simplement infinis en nombre. La raison qu'il en donne est, que les especes de figures estant finies, fi les Atomes qui sont contenus sous ces especes estoient en nombre finy, il ny auroit dans l'Vnivers aucune infinité d'Atomes, & par consequent il ne se feroit fait aucune generation, parce qu'un nombre fini de principes repandu par l'infinité de l'Espace n'auroit jamais pû s'asser

Nam tibi, fi finita femel primordia quadam

- Conftitues, œvum debebant sparsa per omne
- Disjectar e œstus diversi materiai,

Numquam in concilium us possine computs coore,

Nec remorari in concilio, nes crescere adausta ;

Quorum utrumque palàm fieri manifefia doces res,

Et ves progigni, & genisa procrescere posse.

Mais comme les Atomes ne font point

117

repandus, ni errans dans l'immensité de l'Espace, qu'au contraire ils sont retenus, & renfermez dans l'enceinte du Monde, & qu'ils ne s'assemblent pas par hazard, un nombre finy peut suffire pour engendrer, noutrir, faire croistre les choses, & il suffit à un Physicien qui veut defendre les Atomes, d'admettre qu'ils sont figurez, & que non seulement le nombre des figures, mais de plus que le nombre des Atomes contenus sous chaque figure est incomprehensible.

Du reste si on luy objecte que si les Atomes estoient figurez, ils seroient sujets à estre rompus, il luy sera facile de repondre, que les Atomes estant de petis corps pleins, & solides, & que leurs crochets, & angles estant de mesme nature qu'eux, ou egalement solides, & adherans au corps de l'Atome par une continuité parfaite, ou qui n'est interrompue par aucun vuide, les etochets, & les angles doivent autant relister aux coups, & aux impressions estrangeres, que le milien messue de l'Atome, & de la messe façon que si l'Atome estoit tont rond : Et c'est à raison de cette solidité, plenitude, & 118 DES PREMIERS

continuité parfaite que nous avons dit plus haut.

Hac qua funt rerum primordia, nulla poteft vie

### Stringere, nam folido vincunt ca corpore demum

Qu'il n'y a force qui puisse refferrer un Atome, le faire ceder, ou faire rentrer ses parties les unes dans les autres, ni qui puisse par consequent faire plier, ou rompre sanses, ses pointes, & ses crochets; leur solidité les rendant vitorieux de toutes les atteintes etrangeres.

# CHAPITRE XIII.

## Du Mouvement des Atómes.

JE ne m'arresteray pas à la fiction l'Epicure, qui supposant la surface de la Terre toute plate, s'imaginoit que les Atomes dans l'Immensité de l'Espace, où il ne reconnoissoit ni centre, ni circonference, ni haut, ni bas, tomboient perpendiculairement eu egard à cette surface, & que taschant de prevenir les difficultez qu'on luy pouvoit justement faire sur la possibilité du concours, il s'avisa de dire que les Atomes dans un temps incertain, & dans un endroit indeteminé de l'Efpace se detournoient tant soit peu de cette ligne perpendiculaire, ce que Lucrece appelle Clinamen Principierum, & qu'ainsi ils pouvoient se rencontrer, & se prendre ou s'accrocher les uns aux autres pour faire les masses de l'Vnivers.

Je diray feulement que Democrite, qui ne reconnoiffoit point d'autre Mouvement que le Local, qu'il a defini Le Paffage d'un lieu à un autre, a cru que les Atomes eftoient doüez d'une certaine faculté, force, vigueur, ou Energie interieure par laquelle ils fe pouvoient d'eux me<sup>f</sup> riter, & mouvoir, ou fiv d'autres terde pefanteur,

by Google

e propension, & inamissible t là ils estoient 'le maniere rue leur omme chap**160** 

Des Premiers.

geoient jamais de route s'ils n'en rencontroientd'autres qui estant tres durs, les detournassent vers un autreendroit; qu'estant detournez, & obligez de reflechir ça ou là, ils continuoient perpetuellement dans cette autre nouvelle route, jusqu'a ce qu'ils se rencontrast de nouveau quelque autre obstacle qui les st detourner; qu'ains ils n'estoient jamais en repos, & ensin qu'ils se mouvoient presentement de la messe maniere qu'ils avoient jamais fait, & feroient.

—Nam cita ∫upernè

Obvia cum flixere fit ut diver fa repentè Diffiliant , neque enim mirum , duriffima

- que fint ,
- Nibilque fit imum in fumma ubi corpora prima
- Confistant ; quoniam Spatium fine fine, modoque ;
- Quapropter quo nune in motu principiorum

Corpora funt, in codem anteacta atate fuere,

Et postbac simili ratione ferentur.

Ce qui l'obligeoit à donner un mouvement perpetuel aux Atomes, c'est ce changement continuel qui s'observe

161

dans les choses, ce qui ne peut venir que du detachement continuel des Atomes dont elles sont formées, & du choc continuel de ceux qui leur vienent des autres corps circonvoisins ! Et sur la difficulté qu'on luy faisoit à l'egard de ces compositions solides au dedans def-quelles toutes choses semblent estre en tres grand repos, il soutenoit que dans ces messes compositions il y a des mouvemens intestins, qui bien qu'ils ne paroiss de ce avil aire sement ne paroinent pas au Sens, le prouvent neanmoins de ce qu'il n'y a aucun corps, quelque compacte qu'il puisse externes, n'ait en soy le principe de la ruine, & de sa diffolution; ce qui ne pouvoit auf-fi venir que de ce que tous les corps sont tiffus, & formez de Principes qui ne demeurant jamais en repos, font comme dans un perpetuel effort pour fortir, les petis espaces vuides qui se trouvent repandus dans les cotps les plus folides, favorisant cette agitation, de facon que ne cessart jamais de se tourner, & retourner, & de chercher, pour ainsi dire, leur liberté, ils l'em-portent enfin, dissolvent le corps, & le reduisent comme à rien.

PRINCIPES.

162 DES PREMIERS

Nam certè non inter se stipata cobarot

Materics; quoniam minui rem quamque videmus,

Et quasi longinguo fluere omnia cernimus

Exoculifque vetuftatem fubducere noftru; Cûm tamen incolumis videatur Summa manere,

Propierea , quia que deseduni corpora quoique ,

Vnde abeunt, minuunt, quò veneré, augmine donant;

Illa senescere, at bas contrà florescere cogunt ;

Nec remorantur ibi. Sic rerum Summa novatur

Semper, & inter se mortales muina vivunti Augescant alia gentes, alia mimumtur,

Inque brevi spatio mutantur Sacla animantum.

Et quasi cursores vitaï lampada tradunt.

Pour nous representer comme par une espèce de ressemblance cette agitation perpetuelle qui exerce, pour ainsi dire, les Atomes dans le Vuide hors des compositions, il a comparé les Atomes à ces petis corps qu'on apperçoit dans un rayon de Soleil qui passe par une fenestre; car on les voit dans un trouble, PRINCIPES

164

& dans une agitation continuelle, le mouvoir deça, delà, haut, & bas, de tous costez, s'entre-choquer, changer de route, & le reflechir de cent façons differentes; ainsi de la confideration d'une tres petite chose, il elevoit son Esprit à une tres grande, à fcavoir que le trouble, & les mouvemens divers que nous appercevons dans ces petis tas, nous devoient estre des signes des mouvemens obscurs & clandestins des premiers Principes, & nous faire conjecturer qu'ils sont la source & l'origine de tous les mouvemens que nous voyons dans les corps sensibles, comme nous dirons ensuite parlant des causes, & du mouvement des choses composées.

At tales turba motsu quoque moteriar Significant clandestinos, cocosque subesse, Scilicet beic à Principile est omnibue error.

Si Democrite avoit eu la connoiffance que nous a donné la Chymie, il fe feroit bien plutost fervi de l'Exemple de l'esprit de Salpetre, ou de celuy qui se tire du Mercure, de l'Essain, & du Sublimé preparez; car ces petis corps ou esprits ne sont jamais en repos, & quand ils sont enfermez dans des vaisDes Premiers

164

feaux de Verre bien bouchez, on les voit dans un trouble continuel, & se mouvoir perpetuellement haut, & bas, sans cesse, & sans repos.

Pour ce qui est de la Vitesse des Atomes, il fant, disoit-il, prendre & considerer le mouvement de l'Atome dans l'Espace vuide, où il ne se rencontre rien qui le reflechise ou le desourne, & concevoir qu'il est tellement rapide qu'il parcourt guelque essace imaginable que ce soit, dans une brieveté de temps inimaginable. Remarquez qu'il dit dans un Essace vuide; parceque lorsque l'Essace vuide; la frequente reflection paroit comme une espece de retatdement; quoyque la longueur de quelque petit essace vuide qui se rencontre entre les reflections, soit toujours parcourue d'une egale vitesse.

Or il attribuë cette-grande vitesse aux Atomes par plusieurs confiderations, & principalement afin de pouvoir rendre raison de cette rapidité incroyable avec laquelle les tunages ou Elpeces visibles, & la lumiere du Soleil & des Etoiles parcourent des Espaces d'une si prodigieuse etendue dans un temps imperceptible : Je dis dans un PRINCIPES.

164

temps imperceptible, car quoyque le mouvement de la lumiere foit fucceffif, comme nous demontrerons enfuite, il est neanmoins tellement rapide, que pour une distance de trois mille lieues, telle qu'est à peu prés la grandeur du Diametre de la Terre, la lumiere n'a pas besoin d'une Seconde de temps.

Il montre ensuite que les Atomes doivent tous estre d'une egale vitesse; parceque si on les considere, dit-il, comme estant libres dans l'Immensité de l'Espace vuide, & hors de toute compofition, il est constant que le Vuide cedant egalement à tous, & les laissant tous paller avec une egale liberté, ils doivent se mouvoir egalement viste: Que si on les considere comme estant pris, joints, & embarassez les uns avec les autres au dedans des Composez, ils le meuvent encore tous alors d'une egale vitesse : Et-ce n'est , dit-il, pas merveille, parcequ'ils sont tres durs, & par consequent tres propres à se faire reflechir les uns les autres, & que dans l'immensité de l'Espace il n'y a ni bas, ni centre où ils puissent s'arrester. -Neque enim mirum durifima qua fint,

Nilque fit imum in jumma ubi corpora prima 165 DES PREMIERS Confiftant, quoniam Spatium fine fine modoque'ft

Immenfum —

Encore donc que dans les compositions leurs allées & venües se fassent entre des termes, & des bornes tres etroites, neanmoins cela n'emperche pas que se-lon la condition & l'etendue du petit espace, ils ne soient toujours & tres vi-stes, & egalement vistes, tout demesme que si les allées & venües se faisoient entre des bornes & des limites tres eloignées les unes des autres : Car quoy qu'ils soient emportez avec toute une qu'ils loient emportez avec toute une malle, toutefois ce mouvement particu-lier de la malfe ne retarde point leurs allées & venües par fa lenteur, ni ne les haste point par fa vitesse; de facon que s'il arrive que le mouvement de la masse fasse dans un moment de temps insensible, il se fait en ce messe temps des allees & venües innombrables. ; Voicy un exemple qui bien que grof-fier, peut en quelque façon faire con-cevoir la chofe. Confiderez du Plomb

fondu, ou quelque autre Metal de la forte; encore qu'en apparence il n'y ait rien de plus en repos, & de plus immobile, pensez-vous qu'il ne se fasse au PRINCIPES.

167

dedans de ce plomb des mouvemens, ou des allées & venuës d'une vitesse incomprehensible dans des espaces tres etroits, & tres ferrez ? pour moy je con-çois que cela le fait de cette forte. Lorsque par un feu continué les corpuscules de feu ont penerré au travers du Creuset, & de là jusques dans le plomb, & qu'ils se sont infinuez dans ses pores; comme il ne leur est pas per-mis alors de retourner sur leurs pas, à cause qu'ils sont continuellement presfez, & poussez par ceux qui suivent immediatement & confecutivement,cela fait qu'ils sont contraints d'avancer plus avant, & que s'infinuant de tous costez, ils desassocient jusques aux moindres petites parcelles de plomb,& empeschent par leur motion ou moti-tation continuë, qu'elles ne se reprenent l'une l'autre, ce qui fait que le plomb de compacte devient fluide, demeurant dans cette fluidité tant que le feu demeure dans sa vigueur, & four. nit de nouveaux petis corps qui estant substituez en la place de ceux qui s'e-chappent, & s'exhalent, continuent la motion sans permettre qu'elle cesfe.

Cela estant, comme il semble qu'on Cela eftant, comme il femble qu'on le peut expliquer avec quelque vray-femblance, de quelle rapidité penfez-vous que les peus corps de feu vont & vienent entre deux petites parcelles de plomb les plus proches l'une de l'autre qui puissent estre, & de quelle vitesse ils doivent estre agitez pour les pouvoir tenir desassociées, & empef-cher qu'elles ne s'affaissent, & ne fe reprenent ?

reptenent ? D'ailleurs, n'y ayant aucune petite partie de plomb qui ne foit fortement battuë, choquée & rechoquée de tous costez par les petits corps de feu de quelle maniere, je vous prie, doivent-elles toutes estre tourmentées, & agi-tées, & en quelle etrange agitation faut il que soit toute cette brussite mass-fe,quoy qu'en apparence, come j'ay dit, il n'y ait rien de plus tranquille ? Cet exemple pourra peutestre aussi fervir à nous faire connoitre qu'il n'est pas tout à fait improbable, qu'encore que les corps compose paroissent tranquil-les, & fans mouvement, les Atomes neanmoins puissent neanmoins puissent conferver au de-dans d'eux des agitations, ou des al-lées & venües tres rapides, & tres frequentes. I.a

## PRINCIPES.

169

La doctrine des Atomes, disent quelques-uns, ne demande pas absolument qu'on soutiene que tous soient generalement dans un mouvement continuel & inamisfible, mais qu'il suffit que ceux qui font ronds, par exemple, tres polis, & tres lubtils, le meuvent perpetuellement, & que ceux-cy meuvent tous les autres, ascavoir ceux dont les figures font angulaires, & moins propres au mouvement. Il est vray que ce n'est pas une necessité absolue que tous les Atomes soient dans une agitation continuelle ; puis qu'il dependoit de Dieu d'imprimer le mouvement aux uns, & de laisser les autres en repos; Cependant il y a sujet de croire qu'ils y sont tous, non seulement parce qu'ils sont tous de mesme nature, tous durs & solides, tous propres à se faire reflechir les uns les autres quand ils fe rencontrent, & qu'ils se meuvent dans une espace qui n'a aucune resi-stance, aucun Centre, aucun endroit où ils puissent s'arrester ; mais aussi parce qu'il pourroit arriver que ceux qui sont les plus propres au mouvement, & principalement destinez à agir, deviendroient lents,& pareffeux H

TOME 11.

170

DES PREMIERS

en rencontrant ceux qui seroient en repos, & en leur communiquant de leur mouvement, & qu'au contraire ceux qui seroiet ineptes au mouvement pourroient enfin devenir tres actifs, ce qui feroit une merveilleuse confusion dans les differentes generations.

Joint que si les corpuscules dont la Poudre, par exemple, est composée, n'estoient en mouvement, il seroit tres difficile d'expliquer comment un petit nombre de corpuscules de seu dont une etincelle est formée, pâssent en un moment communiquet leur mouvement, c'est à dire un mouvement aussi rapide que le leur, à une infinité de corpuscules qui font un gros tas de poudre, comme il arrive tous les jours dans les Mines : Car si vous dites que ceux de la poudre sont en mouvement, j'en diray autant de ceux qui composent la Cire, la Graisse, la Paille, le Souffre, le Bois, & puis enfin des choses les plus dures, comme la pierre àfussi, &c.

ł

### PRINCIPES.

171

# CHAPITRE XIV.

# De la necessité des petis Fuides entre les Corps.

'On ne demande presque pas si en-\_tre les parties des Corps qui compolent le Monde, il y a quelques espaces vuides sensibles, parce qu'encore que dans le Chapitresuivant nous devions motrer qu'il y en peut avoir en faisant quelque violence aux corps fluides, à l'eau par exemple, ou à l'air, neanmoins cela est contre la nature, ou la naturelle constitutio de ces corps;mais l'on demande icy s'il y en a d'insensibles, ou de tres petis, dont ces mesmes corps fluides n'ayent aucune averfion, ou plutost fans lesquels ils ne puissent point estre fluides. La chose ne sçautoit, ce semble, se mieux expliquerique par l'exemple d'un monceau de bled: Car demesme que la main qu'on fourre dans du bled occupe un cettain espace sensible, qui en retirant la main ne peut pas demeurer vuide de grains, acause que les grains estant pesants, & H 2

Des Premiers

171 fluides ils se portent de necessité à le remplir, quoy qu'il y ait cependant di-vers petis espaces vuides interceptez entre ces grains, comme ne se touchant pas mutuellement, & selon toutes leurs fuperficies : Ainfi lors qu'un corps est entré dans l'Eau, ou dans l'Air, & qu'il y occupe quelque espace sensible, cet espace, le corps se retirant, ne peut veritablement pas demeurer vuide, acaufe de la fluidité des parties de l'Eau, ou de l'Air qui les fait incontinent retomber ; mais cependant la difficulté est, si demesme qu'entre les grains de bled il y a divers petis espaces vuides de grains; ainsi entre les corpuscules d'Eau, ou d'Air il y a de petis cípaces, qui n'e-ftant remplis ni d'Eau, ni d'Air, ni d'aucun autre corps, soient absolument vuides.

Or qu'il y ait dans le Monde de ces fortes de petis Vuides repandus entre les corps, c'est ce que les Autheurs des Atomes prouvent admirablement bien par la raison qui se tire du Mouvement, Empiricus la propose en trois mots. S'il y a du mouvement, dit-il, il y a du Vuide; or il y a du mouvement, donc il .y a du Vuide ; & voicy comme Lucrece l'explique

PRINCIPES. 173 Quod finon effet (Supple Inane) nulla ratione moveri

- Res possent ; namque officium quod corporis exftat
- Officere, atque obstare, id in omni tempore adesses
- Omnibus. Haud igitur quidquam procedere posset,

Principium quoniam cedendi nulla darecres.

C'eft à dire, que s'il n'y avoit point de Vuide, rien ne le pourroit mouvoir, parceque toutes les fois qu'une chose feroit fur le poinct de commencer à se mouvoir, il se rencontreroit toujours des corps qui feroient obstacle, & qui resisteroient; desorte que n'y ayant rien qui cedast, il n'y auroit aussi rien qui pûst avancer, ou qui pûst en aucune maniere commencer de se mouvoir. Mais pour mieux entendre cecy, representez-vous que tout le Monde, s'il n'a

aucuns Vuides repandus entre se parties, doit estre une masse extremement serrée, sc compacte, & qui ne sçauroit par consequent recevoir de nouveau le moindre petit corps; parceque n'y ayant rien qui ne soit plein, il ne reste aucun lieu à remplir, à moins que vous ne H 3

174 DES PREMIERS veuillez que les corps fe penetrent, ce que vous ne direz pas eftre naturelle-ment poffible; reprefentez-vous, dis je, la chofe de la forte, & vous reconnoi-trez fi de tous les corps qui feront com-pris dans cette maffe, il y en aura au-cun qui puiffe fortir de fon lieu pour s'emparer de celuy d'un autre : Certai-nement, comme le corps qui doit fe mouvoir trouvera le lieu plein, il fau-dra qu'il en chaffe le corps qui y eft; mais où eft-ce que celuy-cy pourra fe retirer fi tout eft plein?En chaffera-t'il un autre ? Mais la mefme difficulté re-tournera, & ne ceffera jamais. C'eft un autre ? Mais la mesme difficulté re-tournera, & ne cessera jamais. C'est pourquoy si ce premier corps ne peut point ceder, ni quitter sa place, le mou-vement ne commencera point, & ainst rien ne se mouvra; ce qui fera que cha-que chose sera d'une telle maniere prise entre les autres, qu'elle ne pourra non plus sortir de sa place, que ces petites Coquilles qui naissent, ou se trouvent prises au milieu des rochers. La reponse à cecy touchant l'Eau, l'Air, & tout autre corps fluide est or-dinaire; car on dit qu'encore que tout soit plein, ou qu'il n'y ait aucuns pe-tis vuides repandus, soit entre les parti-

Digitized by Google

PRINCIPES

175 cules d'eau, soit dans l'air voisin, un Poisson ne laissera pas de se mouvoir, parce qu'au moment & à proportion qu'il avancera, il laissera en derriere un lieu où l'eau ira se rendre en circulant par les costez, conformement à ce. que Lucrece s'objecte à luy-mesme.

Cedere (quammigeris latices nitentibus. aiunt .

Et liquidas aperire vias , quad post loca pi/ces

Linquant , quò poffint codentes confluere unde.

Mais en verité, ce n'est pas sans suject que Lucrece ajoûte que tout cela est fondé sur une fausse raison.

Sciliset id totum falsa ratione receptiv 'A; Parceque n'y ayant pas la moindre particule d'eau qui puisse commencer à ceder, ou qui puisse quitter sa place, la difficulté n'est point ostée, & l'on ne voit point comment le Poisson puisse commencer à le mouvoir, ni l'eau à circuler ; au lieu que fi l'on conçoit qu'il y ait de petis vuides repandus foir dans l'eau, soit dans l'air, l'on conçoit en mesme temps comment les corpuscules d'eau peuvent ceder en s'arrangeant, &

Н

176 DES PREMIERS

en se retirant dans les petis espaces voisins, qui estant vuides, ne font aucune resistance, & ainsi donnent moyen au mobile de commencer son mouvement.

Nam quò squammigeri peternne procedere tandem

- Ni spatium dederint latices ? Concedere porrò
- Què poserunt unde, cum pisces ire nequibuns ?

<u>a N to to di</u>ta

21 T. T. T. W. S.

Ant igitur motu privandum est corpora quaque

Aut effe admissi dicendu in rebus Inano, Vnde initium primum capiat res quaque movendi.

Et il est inutile de dire que l'on concoit aisement dans le Systeme de Ptolomeé, comment un Ciel solide peut tourner entre deux autres Cieux qui l'environent, & qui luy estant parfaitement contigus, n'admettent aucun Vuide; car il ne s'agit pas icy du mouvement d'un cercle distinct, & detaché du reste de la masse, & dont les parties soient lieés, & adherantes entre-elles, mais du mouvement progressif d'un mobile libre, & detaché, tel qu'est un poisson dans l'eau, un oyseau dans l'air, ou un PRINCIPES. 177 homme, au travers de l'air, mais du mouvement circulaire de l'eau, & de l'air dont les parties ne font point liées enfemble comme font celles d'un cercle de fer, ou celles des fpheres folides de Prolomée.

D'ailleurs, pourquoy veut-on que l'eau qui est premierement poussée en droite ligne par le poisson, gauchisse, & quitre la ligne droite pour se mouvoir en cercle ? Parceque, direz-vous, le premier corpulcule poussé par le Mo-bile deplacant le second , le second le troisieme, le troisieme le quatrieme, & ainsi de suite sur la mesme ligne, il faudroit que le deplacement des corps allast à l'infiny, ce qui est impossible, & ridicule. Je scais bien certes que cela est impossible, & ridicule, & c'est pour cela mesme que nous ne nous engageons pas à soutenir une chose d'ou il devroit suivre un tel inconvenient;mais cette reponse ne resout pas la question; elle ne nous fait point voir pourquoy le poisson poussant en droite ligne, il se doive faire un mouvement circulaire, ou pourquoy estant impossible que ce mouvement droit soit continué, il doive gauchir, & se faire en cercle ; cela nous

DES PREMIERS

fait bien plutost voir qu'y ayant de tous

178

ter, le corps demeureroit là arrefté fans pouvoir le moins du monde fe mouvoir, ou remuer ; d'autant plus qu'on peut fuppofer que le mobile qui fait effort pour fe mouvoir fera cubique, & qu'il aura au devant de foy une fuite infinie de corps cubiques. Voila à peu pres en quoy confifte la force de cette premiere raifon qui eft tireé du mouvement ; fi ce n'est peutestre que le mouvement de Condenfation, & de Rarefaction seuble rendre encore la chose plus evidente.

Car en premier lieu, prenez une Arquebuze à vent dont la partie du Canon où est l'Air qui doit estre reserré, soit de la longueur de deux doigts : S'il n'y a aucuns espaces vuides entremessez dans cet Air, la masse de l'Air est donc pareille à la capacité du canon qui le contient, il n'y a donc aucune partie de lieu, quelque petite qu'elle soit, dans laquelle il n'y ait une partie d'Air qui luy soit egale, & proportionneé, & le nombre des parties de l'Air est donc egal au nombre des parties du lieu?Demeuro ns donc d'accord que ce nombre

PRINCIPES. 179. foit de mille parties d'Air, & refletrons l'Air de maniere qu'il foit reduit à l'ef-pace d'un doigt? Dites-moy, je vous prie, comment se comporteront alors les mille parties d'Air dans cet espace, puisqu'il n'y a plus que cinq cent par-ties de lieu? N'y en a-t'il point deux dans chaque lieu, & ainfi deux corps ne sont-ils point dans un mesme lieu? Et si maintenant il n'y en a pas deux dans le mesme lieu, un n'estoit-il donc pas auparavant en deux lieux ? Mais il suffit d'avoir indiqué la chose, & d'a-voir infinué, que demesme que les grains de bled qu'on a negligemment verse dans un boisseau qui en est remply, peuvent, le boisseau estant remué, & secoue, estre reduits dans un moindre espace, & par consequent faire une mal-le bien plus serreé qu'elle n'effoit avant ce secouement, ce qui fait que ces grains s'estant mieux arrangez, & ajustez entre eux par leurs pointes, & leurs coftez, ils n'ont plus de si grands espaces in-terceptez : Demesme aussi les petis corps d'Air qui sont dans le canon peu-vent estre reduits par la compression à un espace plus etroit, leurs petis angles, & leurs petis coffez s'ajuffant mieux

#### 180 DES PREMIERS

entre eux, & remplissant plus exacte-ment les petis vuides qui y estoient interceptez.

Prenez aussi une Eolipile dont la capacité soit remplie en partie d'eau, & en partie d'air; si vous croyez qu'il ne le puille faire au dedans de cette capacité aucun espace vuide par la Rarefa-Ation, dites-moy, je vous prie, comment il est possible que lorsque l'on met l'Eolipile dans le feu, & que l'eau en s'echauffant & se rarefiant en vapeur, sort avec impetuosité par le petit orifice, cette melme capacité demeure toujours pleine ? Car si avant que l'Eolipile fust chauffce, le nombre des parties de l'air, & de l'eau egaloit celuy des parties de la capacité ; je vous demande encore,si quand il sort un si grand nombre de parties d'eau, & d'air, chacune de celles qui demeure ne doit pas occuper en mesme temps plusieurs parties de la capacité, & ainfi eftre en plufieurs lieux? Que fi cela n'eft pas,il y avoit donc auparavant plusieurs parties dans un mel-fme lieu? Il est donc plus vray-sembla-ble, que demessine qu'un petit amas de poussiere qui est excité par le Vent se rarefie en forme de Nucé, & occupe PRINCIPES. 181 beaucoup plus de place, parcequ'entre les grains de pouffiere il y a de plus grands espaces d'air interceptez; ainsi les parties d'air, & d'eau qui demeurent dans l'Eolipile occupent tout cet espa-ce;parcequ'elles ont auffi entre elles de plus grands espaces vuides interceptez; ce qui se fait par l'action des petis corps de feu, qui estant entrez vont, & vie-nent avec une tres grande rapidité en-tre les costez de l'Eolipile, & ne laif-fent pas reposer les parties d'air un seul moment, mais plutost les contraignent de telle maniere d'estre ça & là,que l'e-space par cette rapidité de mouvement femble estre toujours tout occupé : Et c'est ce que le bout d'un Tison ardent qu'on tourne en rond avec une grande qu'on tourne en rond avec une grande vitesse nous fait voir sensiblement; en ce qu'il nous paroit toujours remplir tout le cercle, quoy qu'il ne soit neanmoins jamais que dans un certain endroit particulier du cercle.

Le mesme raisonnement se peut faire d'un vase d'airain plein d'eau qu'on auroit enfoncé en divers endroits à coups de marteau; & cet exemple sem-ble d'autant plus convenable, que de-mesme que dans l'Arquebuze à Vent;

DES PREMIERS 182 du moment que l'Air a la liberté de fortir, les corpuscules d'air fortent avec une merveilleuse impetuosité, comme pour se mettre en liberté, & fe tirer de cet estat où ils estoient contraints, & serrez les uns contre les autres; ainsi du moment que vous ferez un petit trou au vase enfoncé, l'eau sortira demessine avec beaucoup d'impetuosité, jusques à ce que les parties de l'eau qui reste dans la capacité se trouvent autant au large qu'elles estoient avant l'enfoncement du vase : Mais ne passons pas sous filence cette belle Experience qui n'a pas peu contribué à faire croire à noftre Autheur qu'il y a dans l'eau de petis espaces vuides.

Comme je sçavois, dit-il, depuis longtemps; que l'eau ne pouvoit difsoudre qu'une certaine quantité de sel, & qu'en estant une fois comme rassaliée, le reste demeuroit sans estre dissous, il me vint en penseé que le Sel se reduisant en particules tres petites, il devoit y avoir dans l'eau de petis espaces capables de les recevoir, & que ces espaces estant remplis la dissolution cessoit. Il me vint deplus en pensée, que les corpulsules de Sel estant cubique s, car

187. je scavois cela d'ailleurs, ils pourroient veritablement remplir les petis espaces qui seroient aussi cubiques, mais que puisque la mesme eau pouvoit non seu-lement dissource du Sel commun, mais aussi de l'Alun qui est de figure octahedrique, & mefine du Nitre, dn Sel Ammoniac, du Sucre, & autres qui ont diverses figures, il y auroit donc auffi dans l'eau de petis espaces octahedri-ques, & ainfi des autres, ensorte que l'eau estant rassafiée de l'un des sels, elle ne laisseroit pas de dissoudre les antres. En effect, ma conjecture reufit; car ayant jetté un morceau d'Alun dans de l'eau qui depuis quelques jours étoit impregnée de Sel commun , il fust disfous demessine que s'il n'y cuft point eu de ce Sel, & non seulement l'Alun, mais encore quelques autres sels que j'y jettay furent diflous; ce qui me fit voir que dans l'eau il doit y avoir plusieurs petis espaces infensibles de differentes figu-res, & me fit comprendre en mesme temps, comment de l'eau raffasiée des teintures de Rubarbe, de Sené, & de quelques autres qui se tirent d'ordinaire par infusion, elle ne demeure pas tellement raffassee de l'une , qu'elle me -

# 184 DES PREMIERS

reste encore propre à en recevoir une autre.

L'on pourroit ajoûter à cecy d'autres Experiences, & particulierement celle de la Lumiere, qui estant corporelle, ne passe au travers de l'air, de l'eau, du verre, & des autres corps que l'on appelle Transparens, que parceque dans ces corps elle rencontre de petis espaces, ou petis pores, & passes vuides; car il n'y a point d'autre raison pourquoy une partie des rayons passant, l'autre est reflechie, que parce qu'estant de tres petis corpuscules, les uns tombent dans de petis passages vuides, & les autres sur les corpuscules de la contexture mesure, ce qui les empesche de passer outre, & les fait rejaillir; mais nous examinerons cecy plus particulierement en parlant de la Lumiere.

L'on pourroit encore ajoûter que toute la pefanteur, & la legereté, ou le plus & le moins de poids des chofes, ne vient que de ce qu'entre leurs parties il y a ou moins, ou plus de vuides repandus; mais comme cecy doit auffi estre renvoyé à fon lieu, nous-nous contenterons de dire icy un mot du fyfteme deDescartes, qui pour se distinguer

#### PRINCIPES.

186

par une nouvelle Genese, & subfituer quelque chose, ascavoir une ter-taine Matiere tres subtile, à la place des Atomes, & des petis Vuides de Gassendi, s'est avisé de dire que le Monde estant infini, ou pour n'oser pas dire la chose si crûment, Indefini, il y avoit premierement eu une masse de matiere qui occupoit tous les Espaces, ou estoit plutost elle-mesme l'Espace, que Dieu au commencement par un effet de sa Toutepuissance, divisa cette. masse en quarrez qu'il mit tous, & tout d'un coup en mouvement, les faisant tourner sur leur centre, & les faisant frotter rudemment les uns contre les autres, d'ou il arriva que leurs angles s'estant mutuellement ecornez, il se fit de ce qui resta des globules dont il se sert à cent usages, & de la raclure d'une certaine matiere subtile dont il se fert aussi à toutes rencontres, & a toutes sortes d'effects, la faisant d'ailleurs tellement fine, tellement deliée, & tellement mobile qu'elle penetre les corps. les plus solides, & qu'estát de figure indeterminée, à la maniere d'une eau bien pure, elle va remplissant exactemét tous lespetis lieux qui autrement pourroient

celle a tout moment, & à toutes les occurrences, changeant ainsi continuellement de figure selon les differens lieux qui se font, selon les differens mouvemens, les differentes figures, & les differens messanges de corpulcules differement figurez, desorte que jamais dans la Nature il ne se trouve le moindre petit lieu qu'on puisse dire estre vuide.

DES PREMIERS demuter vuides entre les globules, &

186

Mais premierement, je ne sçais s'il a pris garde que la Contiguité estant felon luy la Cole ou l'union la plus forte qui soit, la division de la masse en quarrez auroit esté inutile;parceque ces quarrez demeurant tous contigus, ils auroient demeuré autant inhabiles au mouvement qu'ils estoient avant la divition.

Secondement, que la raison de l'impoffibilité du mouvement dans le Plein revient toujours, & qu'il est toujours inconcevable qu'aucun de ces quarrez puisse commencer à se mouvoir ; comme n'y en ayant aucun qui ne soit pris, fer te, & enchasse au milieu d'une malfe folide, & infinie; d'autant plus que felon fes melmes Principes il n'y auroit encore pour lors aucune Matiere, qui estant plus subtile, & plus en mouvement que l'autre, pûst, comme il dit, eeder à la plus grosse, & faciliter son mouvement.

Troisiemement, qu'encore qu'on sup-pose que les quarrez ayent pû par des voyes inconcevables, & reservées à la Toutepuissance de Dieu, commencer à le mouvoir, il sera toùjours inconcevable qu'en ce frottant les uns contre les autres ils ayent pû s'ecorner, ou so brifer ; parceque tout estant plein de corps egalement solides, d'egale grosfeur, & egalement en mouvement, leurs angles auront esté fortement & egalement soutenus de tous costez, de façon qu'ils n'auront pû recevoir plus d'im-prefion que le refte, & n'auront pû ni eeder, ni eftre brifez ; & c'eft une diffieulté si grande dans l'Opinion de cet Autheur, que plusieurs de les Secta-teurs is trouvant obligez de l'aban-donner en ce poinct, disent que c'est une fiction qu'on luy attribue.

Quatriemement, qui'il est impossible que ces quarrez venant tous à tourner tout d'un coup sur leurs centres, ils n'ayent occupé plus de lieu que lors

187

188

qu'ils estoient en repos; d'ou l'on doitinferer qu'au de là de cette pretendue masse indefinie, il y avoit donc des espaces vuides, au qui n'estoient pas occupez, ce qui est contre la supposition du Plein.

Cinquiemement, je luy demanderoi s volontiers s'il y a moyen de concevoir qu'une matiere foit plus rare, ou plus dense, plus au large, ou plus servée, plus fubtile, ou plus groffiere, & plus ou moins mobile, ou fluide qu'une autre,qu'on ne conçoive en melme temps qu'elle a des parties plus petites, ou plus groffes, que ces parties ne sont que contigues, qu'elles ont chacune leur figure particuliere, & que si elle est fluide, ces figures doivent mesme estre polies, approcher de la figure ronde, & avoir entre elles de petis vuides interceptez qui facilitent leur fluidité, & mobilité, & à l'occasion desquels elles puissent devenir plus ou moins presses en remplissant ces vuides, & s'y arrangeant plus ou moins exactement ?

Je pourrois presser cecy davantage, mais il suffit d'observer que demessie qu'ayant brisé un caillou, & l'ayant re-

PRINCIPES. 189 duit en pouffiere autat subtile qu'il vous plaira, chaque grain ne devient point de figure indetermineé, mais demeure toujours & tres dur, & d'une certaine figure tres constante, & tres inegale, comme il est facile de voir avec le Microscope; ainfi quoyque par le brisemet des angles, ou par le frottement mutuel des globules de Matiere, l'on luppose qu'il se soit fait une poudre, ou si vous voulez, une Matiere tres subtile;neanmoins chaque grain ne sera pas devenu de figure indeterminée, mais comme il aura demeuré tres dur, il aura aussi demeuré d'une certaine figure particuliere . & constante, & tres inegale. Et demesme qu'on ne scauroit comprendre comment dans de la poudre de caillou il ne demeure pas un nombre innóbrable de petis espaces vuides, les petis grains estant de diverses, & tres inegales figures; ainfi par la mesine raison on ne seauroit comprendre comment au de lans de la poudre de cette premiere Matiere, c'est à dire au dedans de cette Mariere subtile dont il est question, il n'ait demeuré un nombre innombrable de petis espaces vui-.. des.

190 DES PREMIERS

La Matiere subtile dit-il , est fluide comme de l'eau. Mais comment conçoit-on que de l'eau soit fluide, & coulante, fi ce n'eft entant qu'elle n'eft pas comme une glace quelque chose de continu, mais qu'elle a des parties qui ne sont point acrochées, ni adherantes entre elles, & qui d'ailleurs approchent de la figure ronde, comme nous dirons ensuite, pour pouvoir rouler, ou couler? Il est vray que les figures particulieres des parties de l'eau ne paroissent pas au Sens; mais les figures des parties d'un caillou reduit en poussiere tres fubtile, & mesme coulante, ou fluide, ne paroiffent pas auffi ordinairement à la veüe, & cependant le Milcrocope nous fait clairement voir qu'elles y font.

# CHAITRE XV.

Que l'on peut trouver le moyen de faire un Vuide considerable.

Nous ferons voir ailleurs une chose que nous avons deja infinuée en pallant, alçavoir que ces grands Espaces qui sont au dessus de l'Air, à

PRINCIPES. 191 prendre depuis l'extremité de nostre Atmosphere, qui n'a que quelques peu de milles de hauteur, jusques aux Aftres, sont non seulement fluides, mais presque enticrement vuides, li ce n'est aux endroits qui sont diversement coupez, & traversez par les rayons des Aitres: Mais pour nous en tenir presentement à ce qui nous peut estre mieux connu, & parler principalement de nostre Air, comme d'une chose qui nous est familiere, il est vray qu'estant naturellement fluide il n'y a pas de vuides sensibles entre ses parties, & que mesme selon l'eftat ordinaire de la Nature il ne si en peut pas faire ; mais comme ces parties dans la position naturelle de toute la masse de l'Air ne sont pas tellement pressées, & serrées qu'elles ne le puissent estre davantage, comme l'exemple de l'Arquebuze à vent nous le fait assez voir, peutestre n'y a-t'il rien qui empesche que faisant violence aux corps Auides, l'on ne puisse faire au dedans de ces corps quelque Vuide sensible, & considerable, & c'est ce que maintenant nous-nous proposons d'examiner.

Pour c'est effect, il faut sçavoir que l'Air est pesant de sa nature, & qu'il

15 1 **c**o: çut. . lant. **c**011 **c**01." nei ent: de i. **c**n! 11c des อแ : ď'n, 5 fub. Par. vcü fait 5 ت الأحد 121 emn: Titul

Diditized by Google

PRINCIPES. 193 traction de la Terre, qui fait que toutes ses parties sont pressées les unes sur les autres, & que toute la masse est pesante.

Il ne faut pas auffi s'etonner que nous ne fentions point le poids de l'Air ; car fi estant au fond de la Mer à peine sentons-nous le poids de l'Eau, combien moins devons-nous sentir le poids de l'Air qui est incomparablement plus leger, & au dedans duquel nous sommes nez, nourris, & accoûtumez ?

Tout cecy presupposé, je dis que l'on conçoit qu'il se fait deux sortes de Vuide, l'un Momentanée, & l'autre Permanent; le Momentanée, comme lorsque nous conçevons que la flamme qui sort d'un Canon poussant tout d'un coup l'Air en devant, & contraignant ses parties à se resserrer, & à se mieux arranger dans les petis vuides, il demeure en derriere au dedans du Canon un espace vuide, qui du moment que la flamme est sortie est rempli par l'Air comprimé, qui se relache aussi tout d'un coup comme une cspece de Resfort; & retourne au dedans du Canon. avec une rapidité incroyable,& qui par la violence du coup ebranle toute la ma-

TOME II.

DES PRMIERS

194 chine, & cause ce grand bruit qui se fait entendre de si loin.

Pource qui est du Permanent ; si l'on prend un tuyau de verre de trois, ou quatre pieds de longueur, dont un des bouts loit fermé, comme on dit, hermetiquement, & l'autre ouvert ; fi l'on prend, dis-je, un tuyau de cette forte, & que l'ayant rempli de Vif-argent, & fermé l'orifice avec le doigt, on le dispose perpendiculairement à l'Hori-fon, enforte que l'orifice bouché soit en bas, & plongé deux ou trois doigts dans d'autre Vif-argent contenu dans un vaisseau; du moment qu'on retire le doigt de l'ouverture, le Vif-argent du tuyau descend de maniere qu'estant parvenu à la hauteur de deux pieds trois pouces & demy, ou envi-ron, il s'arrefte, & cesse de couler dans le vaisseau.

Si apres avoir demesme rempli d'eau un tuyau qui ait plus de trente & deux pieds de longueur, & dont on tienne demesme l'orifice bouché avec le doigt, l'on dispose aussi ce tuyau perpendicu-lairement à l'horison, ensorte que l'orifice bouché soit plongé dans d'autre eau contenue dans un vaisseauje on n'a PRÍNCIPES.

195 pas plutost retiné le doigt de l'orifice, que l'eau descend demesme que le Vifargent, avec cette difference neanmoins qu'elle s'arreste à la hauteur de trente & deux pieds, ou environ.

Si deplus on dispose une espece de Cloche de verre sur cette machine ordinaire par le moyen de laquelle on tire l'air de la cloche en pompant plufieurs fois; l'on n'a pas plutost com-mencé de pomper, que la cloche s'affaif-se sensiblement, & s'enfonce dans le ciment

Or parce qu'il n'y a persone aujour-d'huy qui ne demande Premierement, si fi cet espace qui demeure apres la de-scente du vif-argent, & de l'eau, ou celuy qui refte dans la cloche de verre apres qu'on en a pompé l'air, est en-tierement vuide. Secondement, quelle est cette force qui empesche le vif-ar-gent, & l'eau de couler, & sortir entierement du tuyau, qui l'arreste à une certaine hauteur, & qui fait ainsi en-foncer sensiblement la cloche dans le ciment, enforte qu'on ne sçauroit qu'-avec beaucoup de peine la separer de la machine, à moins que d'y laisser ren-trer de l'air; voyons si nous pourrons

dire quelque chose de probable làdessus, & qui soit conforme aux principes que nous avons etablis. A l'egard de la premiere demande,

je n'olerois pas allurer que cet espace fust absolument vuide; puisqu'en premier lieu, la lumiere, que nous niontrerons n'estre qu'un tissu de petis corps tres subtils, penetre au travers du verre, & se repand dans cette capacité. Joint que si l'on faisoit l'experience au fond d'une Cave tres obscure, soit avec un tuyau de metal, ou de quelque autre matiere opacque, soit avec un tuyau de verre; les corpuscules de chaleur, & de froideur pourroient toujours y pene-trer, & s'y repandre comme ils font dans les Thermometres. Enfin il est vray-femblable qu'il fort perpetuelle-ment de la Terre des corpuscules infenfibles, comme nous montrerons ensuifibles, comme nous montrerons enfui-te, par le moyen desquels les choses qu'on appelle pesantes sont attircés vers le bas, demesme qu'il en sort de l'Aiman qui attirent le Fer: Et comme il est certain que ceux qui sortent de l'Aiman passent au travers du marbre, & des autres corps qui paroissent les plus solides, puisqu'il meuvent le fer

Digitized by Google

## PRINCIPES.

197 an delà de ces corps, il est croyable que ceux qui sortent de la Terre passeront demesme au travers du vif-argent qui fera dans le vaisseau, & dans le tuyau, qu'ils se repandront dans cette capacité, & qu'ils passeront mesme encore plus haut au delà du fond du verre pour y attirer tout ce qui s'y trouvera de terrestre.

Ces raisons, & autres semblables nous empeschent donc d'affurer que cette capacité loit tellement vuide de tout corps qu'aucun ne la traverse; neanmoins parceque les corpuscules de lumiere, ou autres qui passent au travers, sont tellement rares, & subtils, que si on les imaginoit ramassez ensemble ils n'en occuperoient pas une partie sensible; pour cette raison toute la capacité semble eftre vuide, ou devoir eftre censeé vuide.

Ce qui est de certain, c'est que la capacité n'est du moins pas pleine d'un air femblable à celuy qui environe le tuyau par dehors, & qui aic penetré au travers du verre, & du vif-argent ; car fi cela estoit, ni l'air, ni l'eau ne se jetteroient pas avec tant d'effort dans le tuyau, ni ne passeroient pas au travers

& au dessus du vif-argent avec tant d'empressement du moment qu'on retire l'orifice du tuyau du vif-argent où il trempoit, & les Animaux qu'on met dedans ne mourroient pas incontinent comme ils font.

Il y a mehre fujet de croire qu'elle n'eft pas remplie de la partie la plus fubtile de l'air ; parceque le fon, ou le vehicule du fon, qui n'eft à mon avis que quelque portion tres fubtile de la fubftance de l'air , ne trouve pas passage au travers du verre; l'experience nous faisant voir que fi nous fommes enfermez dans quelque Cabinet qui n'ait qu'une petite ouverture avec une fimple lame de verre bien enduite tout autour, nous n'entendrons point celuy qui nous parlera de dehors à haute voix, comme il ne nous entendra point de fon costé, quoyque nous foyons tous deux fort proche du verre, & que nous voyions le mouvement mutuel de nos levres.

A l'egard de la seconde demande, ce qui fait que tout le vif-argent ne coule pas du tuyau, mais qu'il s'arreste à une certaine hauteur, ce n'est à mon avis que la seule resistance, & pesanteur de l'air qui appuie, & fait effort sur la

199 surface du vif-argent du vaisseau où le bout du tuyau est plongé. Et certes, il estailé de concevoir que cette espece de colomne d'air, à la prendre depuis l'extremité de l'Atmosphere jusques à la Terre, faisant effort à proportion de la longueur, & de la pesanteur sur le vif-argent du vaisseau, doit arrester, ou tenir suspendue une certaine quantité de vif-argent qui soit proportionnée à cette pesanteur, ensorte qu'il se faile un parfait equilibre entre la pesantur de fair, & la pelanteur du vif-argent. Et cela est si vray, que si l'on fait l'experience sur le sommet d'une montagne, le vif-argent descendra davantage qu'au pied de la montagne ; la colomne d'air n'y estant pas si longue, ni par conse-quent si pesante, ni capable de soute-nir tant de vis-argent dans le tuyau comme elle feroit au bas dans la plaine.

Mais ce qui montre evidemment la chose, c'est l'exemple du Barometre dans lequel l'on voit le vif-argent tantoft monter, & tantost descendre selon que l'air est ou plus pelant, comme il quand le Vent du Septentrion (1996), & que le Ciel est fans nuages, ou plus leger, comme lorsqu'il fait un Vent de

200

### Des Premiers

Midy, & que le Ciel est plein de nuzges, & le temps pluvieux, ou du moins venteux.

Or pour dire en passant ce qui fait que lorsque le Vent du Septentrion, qui est un Vent moins impetueux, & plus egal soufie, l'air est alors plus pesant, c'est qu'il est plus dense, & plus epais, & il est plus dense, parceque les exha-laisons, & les vapeurs terrestres qui sont messes entre ses corpuscules luy sont tellement adherantes qu'elles font comtellement adherantes qu'elles font comme un seul, & unique corps avec luy; d'ou vient qu'alors le Ciel est plus trouble, ou plus fombre, & que le fommet des montagnes eloigneés, & couvertes de neiges ne paroit point : Et au con-traire lorlque le Vent de Midy, qui est d'ordinaire un Vent plus impetiueux soufie, l'air est alors plus leger, parcequ'il est plus pur, ou moins dense, & il est plus pur , parceque l'impetuosité du Vent, qui souffe transversalement poulfe ailleurs les exhalaisons; d'ou vient aussi que l'air, ou la face du Ciel est alonius claire, & plus blanche, & que le montagnes paroit plus diftinctement, & comme de prés : Joint que lorsque le

PRINCIPES.

201 Vent eft au Midy, il s'eleve des exhalaisons continuelles des entrailles de la Terre, ce que nous marquent ces mauvaises odeurs qui s'exhalent principalement alors des fosses, des mines, des lacs, & des marescages; car ces exhalaisons echauffent, rarefient, soulevent, & agitent l'air, & font par consequent qu'il pele moins, ou qu'il fait moins d'effort sur la surface de la Terre; ce qui arrive auffi dans un temps venteux, parceque le Vent agitant, & remuant Fair, & ne luy donnant pas, pour ainfi dire, le loisir de s'aseoir, fait qu'il pese moins, ou qu'il peut moins faire sentir. fon poids sur la Terre.

Ajoûtez à cecy, pour revenir à nostre. fujet, & au poids de la colomne d'air, que tout quadre merveilleusement avec cette supposition, en ce que le cylindre d'eau de trente & deux pieds, comme dans la seconde experience, est juste-ment aussi pesant que celuy de deux. pieds trois pouces de vif-argent de mef-me groffeur, comme dans la premiere; ce qui est une marque infallible que le seul poids de l'air est cause que le vifargent, & l'eau demeurent à une cergaine hauteur, en ce que la colomne L

S

d'air fait l'equilibre entre ces corps, & pele precisement autant qu'eux.

C'est cette mesme pesanteur de l'air qui fait que dans nos Pompes l'eau monte, & suit le piston; car elle ne monte pas pour empelcher le Vuide, si ce n'est par accident, mais parcequ'elle y est contrainte par le poids de l'air qui la presse. Aussi enseigne-t'on dans la con-Itruction des Machines qui le font pour l'elevation des Eaux, que l'eau dans les Pompes ne monte pas jusques à quel-que hauteur que ce soit, mais seulement julques à trente & deux pieds, ou environ; ce qui n'arrive apparemment que parceque le poids de l'air prevaut jufques là au poids de l'eau qui est contenue dans le tuyau, & que l'equilibre fe faisant là, l'air ne peut plus contraindre l'eau à monter : D'ou vient que le Piston ne peut plus estre attiré vers le haut qu'avec beaucoup de force, acause du vuide qui le fait entre l'eau, & le pilton, & que du moment qu'on ceffe de le soutenir fortement, il retombe tout d'un coup vers l'eau poussé par le poids de toute la colomne d'air qui le presse.

L'on doit raisonner demesme à l'e-

203 gard de cet enfonçement sensible de la Cloche de verre dans la ciment au moment que l'on commence de tirer l'air interieur de la cloche par le moyen de la pompe; car cet air de la cloche qui auparavant qu'on cust pompé estoit aus-si dense, & faisoit autant d'essort contre les costez interieurs du verse, que celuy de dehors contre les exterieurs,. estoit comme une espece de voute, & de

fort qui soutenoit le verre par des; d'ou vient que quand on a tiré e cet air par la pompe, & qu'il est devenu plus rare, & plus foible que l'exterieur, ce n'est pas merveille qu'il ne puisse plus autant soutenir en dedans que l'air exterieur presse & pese en de-hors, & qu'ainsi la cloche soit enfonceé par le poids de l'air exterieur, ou briseé si elle est foible & quarreé.

L'on doit encore raisonner de la mesme maniere à l'egard soit de cette espece de poids qu'on sent sur les epaules quand on applique des Ventouse, soit de l'enfoncement de la ventouse au dedans de la chair, foit de l'affluence du sang à la ventouse. Car comme l'air est en partie chassé hors de la Ventouse par la flamme, & que la flamme venant

à s'eteindre celuy qui estoit demeuré dedás rarefié le condense,& devient par consequent trop foible pour pouvoir soutenir les costez interieurs de la ventouse contre l'effort, & le poids de l'air exterieur, il arrive que cet air exterieur qui presse de tous costez & la ventouse, & tout le corps, contraint la Ventouse à s'enfoncer, & en melme temps les humeurs, & le sang à se porter vers la Ventouse comme à un lieu vuide, & la chair n'est point pressée par le po de l'air comme ailleurs ; desorte que la chair se gonfle par l'affluence des humeurs, & du sang, lequel decoule mesme dans la Ventoule, fi la chair est scarifiée

De tout cecy il n'est pas difficile de rendre raison de cette grande impetuosité avec laquelle l'air se jette dans le tuyau de verre du moment qu'on le tire du vis-argent du vaisseau où l'un de ses bouts estoit plongé, jusques là qu'emportant quelquesois un peu de vis-argent avec soy il rompt le fond du verre; car l'air d'icy bas pressé, & resserré par le poids de toute la colomne d'air superieur est comme un ressort, qui du moment qu'il trouve à se mettre en liPRTNCIPES. 2055 berté le lasche, desorte que trouvant un lieu vuide dans le verre, ce n'cst pasmerveille qu'estant d'ailleurs fluide, il y coule, & s'y porte avec impetuosité, comme pour se tirer de l'estat violent, & de la compression où il estoit. Nousavons deja rapporté l'exemple de l'Arquebuze à Vent.

L'on peut auffi aisement donner raifen pouquoy une Vessie de Poisson picquée, & applatie, une pomme tidée, un morceau des poûmons d'un Animal, un petit Chat, un Moineau, & ainsi de quelques auttes Animaux qu'on auramis dans la cloche de verre, ensient peu à peu à mesure qu'on pompe l'air: Car d'abord que le peu d'air qui est resté dans ces corps se trouve libre de la pression de l'air dont il estoit environé, il se dilate, & s'etend comme une espece de ressort, à la maniere d'un coussiin de duver qui se gonste de sou-messime du moment qu'on retire la main qui le pression.

Enfin il n'est pas difficile de dire pourquoy de l'eau, & de l'esprit de vin semblent comme bouillir au dedans de la mesme cloche, lorsque par le moyen dela pompe on tire l'air qui par son poids.



206 DESPREMIERS pressources de ces liqueurs; car cet air exterieur estant tiré, celuy qui estoit retenu comme par force entre les particules de ces liqueurs, sort avec impetuosité, souleve, & agite ces particu-

les, & cause cette ebullition apparente. L'on fait encore une demande, d'ou vient que quelque large, ou etroit que soit le tuyau, l'equilibre se fait toujours à mefme hauteur, veu que felon que le. tuyeau est ou plus large, ou plus etroit il contient plus de vif-argent, & qu'ain-fi il semble qu'il devroit descendre da-vantage? Je repons que le cylindre de vif-argent large ne pousse plus for-tement le cylindre large d'air, que le cylindre de vif-argent ettoit pousse le cylindre ettoit d'air, & qu'ainsi le cylindre large d'air ne reliste pas moins au eylindre large de vif-argent, que l'e-troit refisse à l'etroit ; d'ou vient que l'equilibre se doit toujours faire à melme hauteur soit dans le tuyau large, foit dans celuy qui est etroit.

Au reste, nous ne devons pas nous arrester à ce que l'on objecte de l'horreur du Vuide, de l'interruption, & du bouleversement des parties du Monde, de l'impossibilité du mouvement de la



PRINCIPES.

207 lumiere, & des influences dans le Vuide, du mouvémet instantance des corps dans le Vuide, & ainsi du reste. Car persone n'ignore que ces termes de crain-te, & d'horreur, lors qu'on les attribue à la Nature, sont purement metaphori-ques, qu'une petite interruption de Vui-de ne troubleroit point l'harmonie des parties duMonde, & ne causeroit point, comme on pretend, un desordre, & un bouleversement general dans l'Uni-vers, & que la lumiere, & lesinfluences, comme ce ne sont pas de purs accidens, mais de vrays corps qui n'ont point besoin d'autre vehicule que d'euxmelmes, traverseroient aisement un efpace vuide, & mefme avec d'autant plus de facilité, que cet espace estant vuide de tout corps, ils n'y trouveroient aucun empeschement ; & le mouvement ne se feroit pas pour cela en un instant; parceque la lenteur, ou la vitesse d'un mobile ne depend pas simplement de ce que le milieu soit occupé, ou libre, mais il depend aussi principalement de la vigueur du-mobile mesme, ou de l'impulsion du moteur.

Nous ne devons point auffi nous arrester à ce que disent quelques Moder-

nes, qu'il y a une certaine matiere tres fubtile qui penetre les corps les plus folides, & qui à mesure que le vif-ar-gent descend, ou que l'on tire l'air de la cloche, passé au travers des pores du verre, & s'en va remplir la capacité qui autrement demeureroit vuide; car cette matiere subtile est une pure vision qui n'est fondée que sur cette preoccupa-tion qu'on a que le Vuide est impossible.

ble. Nous ne devons point enfin nous ar-refter à ce que l'on objecte, qu'il arri-ve quelquefois que le vif-argent ne de-feend point du tuyau; car cela ne vients que de ce que les parties du vif-argent gardant toujours entre elles quelque liaifon, & penetrant dans les pores du verre, le vif-argent demeure comme fuspendu; & cela eft fi vray, que pour peu qu'on remue le vif-argent, ou que le tuyau foit un peu large, ou que le vif-argent ne foit pas bien nettoyé, & qu'ainfi fes parties ne se fourrent pas aisement dans les pores, & entre les inegalitez du verre, le vif-argent ne manque point de tomber. manque point de tomber..

#### PRINCIPES.

209

CHAPITRE XVI.

Quelles font les Caufes dont les Phyficiens recherchent la connoiffance

Ncore que les Philosophes demenrent d'accord qu'a proprement parkr il n'y a de Principe que l'Efficient, ou que la Cause Efficiente qui merire le nom de Cause; neanmoins ils ne laissent pas de distinguer les uns quatre, & les autres cinq especes de Causes, ascavoir la Materielle, qui n'est autre chose que la Matiere mesme, ou ce dont quelque chose est faite, id ex 940, comme l'Airain à l'egard d'une Statue : l'Efficiente, qu'Ariftote definit la source, l'origine, le principe du mouvement, id unde primo principium mo-114 , ou id ex que, comme le Sculpteur qui meut, qui agit, & qui par son action forme la Statue : La Formelle, qui n'est aussi autre chose que la forme melme, ou id quo, c'est à dire ce par quoy une chose est constituée telle,

Des Premiers.

comme la Figure, ou selon ce que nous dirons ensuite, ce principe interne qui fait qu'une chose est telle, & est distinguée de toute autre chose: L'Exemplaire, qu'on definit *id fecunaum qued*, comme l'Idée du Sculpteur, en veüe de laquelle la forme particuliere de la Statue est introduite: La Finale, qu'on definit aussi *id cuisu gratiâ*, comme l'Ornement, le Gain, la Gloire'que le Statuaire se propose en faisant la Statue.

Or, comme chaque espece de Cause en comprend plusieurs autres differentes, il ne faut pas s'imaginer que les Philosophes se mettent egalement en peine de toutes. Car les unes estant Externes, & les autres laternes, il n'y a pas grande difficulté à reconnoitre les externes que l'experience, & les Sens nous decouvrent d'abord; mais la difficulté est à l'egard des internes, la difficulté, dis-je, est à l'egard des Causes internes qui sont proprement celles que l'on met entre les secrets de la Nature, & qui sont telles qu'elles sont dites rendre heureux celuy qui peut parvenir à les connoitre.

Falix qui posuis rerum cognoscere causas. Ainfi, par exemple, lorsque l'on de-

mande quelle est la cause de l'homme, celuy qui repond avec Aristote, que c'est le Soleil, & l'Homme, ne dit rien de surprenant ; car l'on sçait assez que le Soleil comme cause generale entretient toutes choses par la chaleur, & il ne faut pas estre grand Philosophe pour dire que le Pere est la cause de son Fils ; mais ce que l'on recherche principalement, & que l'on souhaiteroit de scavoir, c'est quelle est cette cause secrette, & interieure qui travaille à la conformation du corps de l'Enfant, & qui va ainsi formant, distinguant, & arrangeant avec tant d'artifice, de beauté, & de proportion ce nombre innombrable de parties differentes. C'est, diton, la vertu seminale qui vient du Pere ; mais la difficulté est de voir la forme, pour ainsi dire, la couleur, & la figure de cette vertu, de bien connoitre sa nature, de scavoir d'ou elle est fortie, d'ou elle est detachée, comment elle coule & est transmise avec la Semence, par qui, quand, & de quelle maniere elle a esté faite , instruite , & rendue si sage, si subrile, si industrieufe, de quels doigts (s'il est permis d'ufer de cette Metaphore ) & de quels

DES PREMIERS

211 instrumens elle se fert pour manier, pour tourner, choisir, distinguer, arranger les diverses parties de matie re, en un mot, pour executer toutes choses avec tant de delicatesse, & d'industrie. Le mesme se doit dire d'un grain de bled an dedans duquel eft contenue la veitu, ou la cause efficiente de la plante qui en naist avec une telle varieté, beauté, & perfection de parties. Le mesme se doit encore dire de cette vertu particuliere qui forme l'Or, de celle qui forme le Crissal, & ainfi des autres, qui sont proprement celles qu'un Philosophe qui pretend donner les veritables causes des choses doit apporter.

L'on fait de pareilles demandes à l'egard de la Matiere. Car comme il y a auffi des Caufes eloignées, & generales, de prochaines, & speciales, ou particulieres ; celuy là ne nous diroit certes pas, grand'chose qui repondron que le corps humain, la plante, le crystal, tout ce qu'il vous plaira, est composé d'Elemens, ascavoir de Terre, d'Eau, d'Air, & de Feu; ou, fi vous voulez, de Sel, de Soufre, de Mercure, de Flegme, & de Terre qu'ils appellent

PRINCIPES. 214 damnée; ou mesme de parties similaires ; ou enfin d'Atomes, ou de quelque autre matiere de la sorte, selon la diversité des Opinions ; car tout cela est commun, & si cela suffisoit, il ne seroit point necessaire de consommer tant d'années dans la recherche de la Nature. C'est pourquoy il y a bien plus suject de rechercher; & de demander la matiere speciale, & particuliere , la matiere' prochaine, ou comme on dit, la matiere seconde, c'est à dire cette matiere qui est tellement disposée, ou affectée qu'elle est plutost capable de former une certaine chose qu'une autre: Car si toute Terre ne perte pas toutes choses ; si toute chose n'est pas engendrée de toute chose ; fi certains alimens sont propres à certaines Plantes, ou à certains Animaux, ensorte que pour peu qu'ils soient ou tournez, ou transposez, ils leur sont contraires; ce sont la des choles qui regardent la diversité de la matiere, dont si quelqu'un ne connoit pas l'eftat & la con-dition, il n'eft pas en droit de dire qu'il connoisse l'estat & la condition de la chose qui en est composée. Ce n'est donc pas allez de connoitre en gene-

ral quels sont les Elemens, ou les Principes materiels de toutes les choses; mais si quelqu'un desire de bien con-noitre une chose, il faut deplus qu'il recherche de quelle maniere ces Prinrecherche de quelle maniere ces Prin-cipes font temperez entre-eux pour qu'il n'y en ait que tant, & non pas davantage de chacun; pour que ce qui y en eft d'un foit fitué, & ordonné de telle, & non pas de telle maniere à l'e-gard des autres; pour qu'il perde ou retienne tant, & ni plus ni moins de fes qualitez; pour que de ce meflange mutuel, & general de tous il en fuive cette conformation, cette union,& cet-te temperature fenfible de ces parties. te température sensible de ces parties, & non pas d'autres; pour qu'il en re-sulte une certaine subordination de telles, & de telles proprietez, & vertus, & non pas d'autres, & ainfi des autres choses que si quelqu'un ne peut expli-quer, & n'est pas assuré qu'elles soient de cette maniere, il se vantera en vain d'eftre parvenu à la connoiffance de la vraye, naturelle, & legitime Matiere, & d'en pouvoir donner des reponses qui puissent latisfaire.

Ainfi à l'egard de la Forme qui furvient à la Matiere, qui la détermine à

215 conftituer plutoft une chose qu'une autre, qui la fait differer de toutes les autres, & qui est dans cette chose comme la fource & l'origine de toutes ses proprietez, & le Principe de toute action, il ne suffit assurement pas de dire qu'elle sort du sein de la Matiere, ou qu'elle naist d'une certaine contemperation de la Matiere, & de ses parties ; car cela est aussi commun , & general ; mais il seroit necessaire de dire outre cela, comment une telle Forme fort, & naist d'un tel melange ; comment elle devient incontinent comme la maitresse de sa Matiere, & qu'elle se trouve avoir tant de facultez subordonnées,& obeissantes ; comment elle leur commande, & les fait agir ; en quelle partie elle reside, de quelle maniere elle luy est unie, & adherante; ce qui la fortifie, & la met en vigueur; comment elle s'affoiblit, & perit, & ainfi de plusieurs autres choses qu'on pour-roitajoûter. Car la Forme, comme nous avons infinué, est la source premiere, & le principe de toute action; d'ou vient que lorsqu'Aristore en parlant de la cause des mobiles, & des agens, enseigne que la pierre est meue par le ba-

Des Premiers

ston, le baston par la main, & la main par l'homme comme par la cause premiere du mouvement, on auroit pû en avançant les muscles, & par la vertu motrice passer jusques à l'Ame qui est la forme interne qui anime, & meut l'homme entier, & non pas le bras seulement.

Pour ce qui est de la Cause Exemplaire, & de la Fin, il y a veritablement eu quelques Philosophes qui les ont bannies de la Physique, persuadez que le Physicien doit estre entierement occupé à la recherche de la Cause Efficiente, & que les agens naturels agissent par une certaine impetuosité aveugle, & par la necessité de la matiere, sans avoir aucune idée, & sans se proposer aucune fin.Mais il y en a auffi en d'autres,comme Platon, & Aristote, qui ont eu de plus raisonnables pensées, & qui ont enseigné, ce que nous feros en plusieurs endroits, & principalement en traitant de l'Vlage des parties dans les Animaux, que la Nature agit toujours pour quelque fin.

Remarquez cependant icy par avance, qu'il femble qu'il n'y a aucun agent naturel qui ne foit conduit par un exemplaire,

PRINCIPES. 217 plaire, ou modele, c'est à dire par une idée qui sont comme empreinte au dedans de luy, quoyque nous ignorions quelle elle est, & comment on la connoit; & la raison de cecy est, que nous voyons les ouvrages de la Nature eftre tellement parfaits, & accomplis, & tellement constans à revenir toujours les mesmes, qu'il est impossible de concevoir qu'ils pussient avoir esté formez à l'avanture, & fans que l'agent se soit reglé fur quelque exemplaire,ou mode-le qu'il ait attentivement confideré. Il n'eft pas necessaire de vous representer icy la conformation admirable de tout le corps, & de chacune des parties des Animaux, des Plantes, & autres chofes ; c'est ce que nous ferons ensuite, il suffira maintenant de prendre garde à ces ouvrages qui semblent devoir estre rapportez à l'Art.

Lors qu'une Aragnée tend premierement ses filets en long comme une trame ; qu'elle les entrelasse enfuite comme le Tisseran fait l'Enflure, de telle sorte neanmoins qu'elle y laisse des intervalles assez grands ; qu'elle repasse d'autres filets qui rendent la tissure plus serrée, ajustant ces filets, & les dis-

TOME IL.

posant chacun dans leur ordre; enfin lorsqu'elle se bastit proche du centre un petit domicile qu'elle tourne en tond, dans lequel elle se peut commodement cacher, d'ou elle sort facilement, & où elle se retire en seureté; pensez-vous que cette Aragnée ne scache aucune-ment ce qu'elle fait, & qu'elle n'ait point en soy l'idée de son ouvrage, acause que vous ne pouvez pas comprendre comment elle le puisse connoitre ? Cependant imaginez-vous, ou supposez qu'elle ait de l'intelligence, travailleroit-elle plus parfaitement ? Certainement si vous luy ostez l'exemplai-re, l'idée, ou le modelle qu'elle regarde, & sur lequel elle se regle, vous le pour-rez aussi oster aux Artisans, qui ne semblent pas faire leurs ouvrages d'une autre maniere.

L'on rapporte tout cela à l'Instinct; mais ou cet Instinct par lequel on dit que les Animaux sont portez à agir, est une veritable connoissance, ou si ce n'est autre chose qu'une certaine impetuosité aveugle, la mesme difficulté subsiste toujours, & on est toujours en peine de sçavoir comment il se peut faire qu'une cause aveugle, & qui n'a aucune

219 intelligence de son ouvrage, travaille neanmoins avec autant de perfection que pourroit faire la Cause la plus in-telligente, & la plus clair-voyante. Le mesme se doit dire de la Fin. Car

tout Agent naturel tend à un certain but, de maniere qu'il y parvient toujours, ou s'il intervient quelque chose qui l'en empesche, il en approche du moins autant prés qu'il est possible. Il est bien vray que les choses naturelles ne nous communiquent pas leurs desfeins, mais elles n'en agissent pas moins pour une fin qu'elles se proposent, puis-qu'elles y tendent de la sorte, & qu'elles y parvienent : Nous voyons dans l'Animal, dans la Plante, & dans les autres choses, que toutes les parties sont tellement accommodées,& appropriées pour de certaines fins, que nous en demeurons etonnez lorsque nous y faifons reflection ; encore donc qu'il ne soit pas en nostre pouvoir d'appercevoir la contexture interieure de la matiere, & l'action particuliere de la cause, nous devons pourtant nous tenir heureux qu'il nous foit au moins permis d'en rechercher les fins, & de les trouver. Quoy, lorsque vous contemplerez

K 1

DIS PREMIERS

110

la belle, & industrieuse machine d'une horloge, vous ne pourrez croire que l'Ouvrier ne se soit pas proposé la forme, & les differens ulages des parties, encore qu'il ne vous ait pas fait participant de son dessein, & lorsque vous con-fidererez avec quelle perfection toutes les parties d'un Animal sont formées, les parties d'un Annuar font formes, & arrangées, & que ces parties ont des ulages si differens, & si justes qu'on ne se scauroit rien imaginer de plus pro-pre, & de plus convenable, vous pour-rez croire que la cause qui les a ordonnées ait esté aveugle, & ait ignoré ce qu'elle faisoit, acause que vous n'avez pas eu la connoissance d'une si grande Sageffe, d'une fi merveilleuse industrie? Quoy faudra-t'il donc direz-vous, attribuer quelque connoissance non seulement aux Semences des Animaux, mais auffi à celles des Plantes, des Pierres, & autres choses ? Mais si vous voulez que je les en prive, expliquez-moy donc comment il eft poffible qu'ils achevent leurs Ouvages avec tant de perfe-tion, & d'exactitude, & qu'ils accom-modent si constamment, & si invariablement chacune des parties à certaines fins ? Il est vray que je ne connois pas

Digitized by Googl

PRINCIPES.

221 qu'elle est cette connoissance, & cette forte de sagesse, mais il ne s'ensuit pas pour cela qu'il n'y en ait aucune, puis que ce peut estre une connoissance à sa maniere, & d'une espece toute particuliere : Et defait , ce n'est pas merveille que l'Entendement humain qui ne se connoit pas luy-mesme, ni sa maniere de connoitre, ignore la vertu, & lamaniere de connoitre des autres choses; puisque toute autre connoissance est differente de la connoissance humaine. & est mesme tellement attachée à son ouvrage determiné, qu'elle n'est pas capable de s'etendre à autre chose. Vous direz peutestre que c'est plutost Dieu qui se propose des fins, & qui y accommode, & dirige les choses naturelles, & que c'eft en ce sens que les Philosophes ont dit, que l'ouvrage de la Nature est l'Ouvrage d'une Intelligence? Il est vray, & je le pretens bien ainfi, que Dieu soit l'Autheur de toute cette industrie,& fagesse : Cependant je vous demande pourquoy Dieu ne peut pas imprimer- à chaque chose la connois-

sance de son ouvrage, de crainte que nous ne soyons obligez de dire que les choses naturelles ne sont tien que de

K 3

purs inftrumens, & que Dieu les poulfe, & les fait agir d'une telle maniere que d'elles-messence elles ne font rien ? Parceque, direz-vous, elles sont incapables de connoissance ? Ouy de connoissance humaine, ce qui fait qu'elles n'entreprenent point d'ouvrages humains, mais rien n'empesche qu'elles n'ayent leur connoissance particuliere par le moyen de laquelle elles fassent des ouvrages que l'homme ne connoisse point, & ne puisse point entreprendre.

Ainfi, quoyque l'Oeil foit capable de connoitre les Couleurs, neanmoins il est absolument incapable de connoitre les Sons, les Odeurs, & les autres qualitez; & s'il ne voit, & ne connoit pas comment, & de quelle maniere elles font conniies, il n'est pas pour cela en droit de se croire luy seul capable de connoitre, & il ne doit pas pour cela prononcer que les oreilles, les narines, le palais, la langue, & les autres parties du corps soient incapables de connoissance, parcequ'encore qu'il n'y en ait aucune qui connoist à se maniere.

Mais pour ne nous artéter pas pre-Mais pour ne nous arteiet pas pre-fentement à cecy davantage ; quoyque les Caufes que les Phyficiens defirent de connoitre foient telles que nous les avons marquées, il ne faut pas pour ce-la perdre courage; car encore qu'il ne nous foit pas permis de penetrer julques aux principales, & à celles qui font tout à fait intimes, prochaines, & speciales, neanmoins il y a divers degrez entre-elles, & les autres qui sont entierement eloigneés, organiques, externes, & com-munes, & non sculement nous ne devons pas nous repentir, mais nous avons tres grand sujet de souhaiter d'atteindre à quelques degrez, qui autant qu'il est possible, soient approchants de ce souverain degré; parcequ'il y a toujours beaucoup de plaisir de diffiper, & de chasser de nostre Esprit cette obscurité grossiere, & ces tenebres crasses & epaisses, de façon que si nous ne pouvons pas connoitre les causes qui font entierement certaines, & indubitables, nous en puissions trouver qui ayent quelque espèce de probabilité. Il est mesme important d'estre aver-

Il est mesme important d'estre avertis de tout cecy, afin que nous ne nous trompions pas ailement nous mesmes,

K 4

224 DES PREMIERS

& que nous ne nous laiffions pas tromper par les autres, comme il arriveroit fans doute si nous n'avions par surquoy nous regler pour juger d'une cause qu'on nous voudroit faire passer d'une cauroit neanmoins que vray-semblable, ou feroit peutestre fausse ; parceque si nous ne sommes pas affez heureux pour parvenir à la cause veritable, il y a aussi beaucoup de plaisir de ne se pas laisser tromper par une fausse apparence, & quelle que soit la cause que l'on propose, de luy pouvoir donner son prix legitime.

Au refte, pour ajoûter ce mot qui regarde principalement nostre sujer; comme la Cause Efficiente est proprement celle que nous appellons Cause, il faut sçavoir que c'est aussi proprement elle qu'on divise ordinairement en Premiere, & en Seconde. Il est vray que l'on fait encore plusieurs autres divisions, mais elles sont presque toutes des sousdivisions de la Cause Seconde, celle qui est veritablement premiere estant unique, & simple. Je dis veritablement Premiere; car entre les Causes secondes celle qui dans chaque ordre n'en a point PRINCIPES.

225

d'autre devant soy est dite Premiere, quoy qu'au dessus de toutes les premieres Causes il y en ait une sareminente de laquelle toutes les precedentes dependent. Or comme nous devons desormais traiter des causes suivant cette division de Premiere, & de Seconde, il est bien juste de commencer par la Premiere, c'est à dire par ce Souverain Estre que nous appellons Dieu, & dans lequel comme parlent les Saintes Ecritures, nous vivons, nous semus meus, & existens.

## CHAPITRE XVII.

# De l'Existence, & Providence de Dien.

T Ous les Philosophes anciens, à la referve de quelques - uns qui ont esté en fort petit nombre, failant une reflection meure, & solide sur l'étenduë de l'Univers, & sur la grandeur, diversité, beauté, durée, & confpiration ou harmonie de ses parties, eurent premierement quelque soupçon, & puis furent enfin pleinement personadez.

Des Premiers

qu'il devoit y avoir quelque Moderateur d'une intelligence infinie, qui fut l'Autheur souverain de toute la Machine, & de toute cette belle, & admirable disposition. Car demesme disoientils, qu'il faut que dans l'Animal il y ait une certaine caule maitresse, alcavoir l'Ame, qui avant toutes choses se bâtisse sa propre demeure, & qui ensuite en entretienne toutes les patties, qui maintienne ces parties chacune dans leur ordre, & dans leurs fonctions, qui leur donne la vertu d'agir, & qui agisse mesme conjointement avec elles; ainsi il faut que dans ce Monde, qui est comme une espece de grand Animal, il y ait quelque cause tres-excellente, qui en estant comme l'Ame l'ait formé, le gouverne, l'entretienne, & l'anime.

Or il est evident à l'egard de tous les anciens Poëtes, ou Theologiens, que c'etoit là leur pensée, & l'on n'a qu'à lire leurs Dogmes pour voir qu'ils ne rapportoient point ce qui arrivoit aux hommes à des causes aveugles, au hazard, ou à la fortune; mais qu'ils le renoient comme venant de la part des Dieux, de Jupiter, de Junon, de Minerve, d'Apollon, de Mercure, & des autres.

La chose est encore plus evidente à l'egard des Philosophes, comme ayant parlé plus clairement que ces Theologiens; & il est constant qu'Anaxagore, par exemple, n'a pas esté le premier, ni le seul qui ait fait la premiere Cause une Intelligence, qui estant antecedente à la matiere, ait debrouillé le Chaos, & ait distingué, mis en ordre, & embelli toutes choses ; puis qu'Hermotime, Clazomene, & Thales avant luy avoient crû que Dieu est cette intelligente Nature qui forme toutes choses d'eau, qui penetre tout, qui fait tout : Et pour ce qui est de Pyragore, & de Pla-ton, nous avons rapporté leur sentiment en parlant de l'Àme du Monde, & demefme l'on sçait que Virgile dans ces beaux Vers nous parle conformement à leur pensée.

Spiritus intus alit, topamque infufa per artus

Mens agitat molem, & magno fe cor-. pore misces.

Car quoy qu'ils cruffent que les formes, ou les Ames particulieres n'efioient autre chose que des parcelles de l'Esprit universel, ou de cette Intelligence generale, & universelle qu'ils

appelloient l'Ame du Monde ; Neanmoins il est constant qu'ils ont polé un seul, & unique Principe, & une seule, & divine source d'ou derivoit generalement toute la vertu d'agir qui est dans les choses.

Nous avons auffi rapporté le fentiment des Stoiciens, & il est fans doute que par ce Feu, ou cette vertu ignée qui felon eux penêtre par tout, qui au commencement à tout engendré, qui à la fin doit tout consumer, & qui doit enfuite tout reparer, ils ont entendu l'Ame du Monde, une Nature intelligente, Dieu, Jupiter, &c. & c'est aussi en ce fens là que Pacuvius dit que quelle que soit cette Nature, c'est elle qui anime, qui forme, qui entretient, qui fait croistre, & qui contient en soy toutes choses,

- Quidquid est bos, omnia animas, foues, alis,
- Auger , creat , sepelit , recipitque in se omnia ,
- Omniumque idem Pater, in idemque eadem,
- Que cruns, de integre, asque codem occident.
- Le melme le doit dire d'Aristore, puil-

PRINCIPES.

129 que dans le Livre de la Generation des Animaux il dit clairement qu'une cersaine chaleur animale est de selle maniere repandue dans l'Univers, que sont est en quelque façon plein & Ame, & dans le Livre des Parties, il loue ce beau mot d'Heraclite, qui disoit à de certaines personnes qui avoient honte d'entrer dans la pauvre & petite maison d'un Boulenger, & icy mesme il y a des Dieux. Mais ce qui est de plus considerable, c'est qu'Alexandre Aphrodisée disputant de l'Intellect Agent qu'on veut estre repandu par tout, & illuminer chaque entendement particulier, dit que selon Aristote cet Entendement est proprement la premiere Caufe.

Pour ce qui est enfin d'Epicure, il ne faut que l'entendre dans Seneque, & dans Ciceron, lors qu'il enseigne qu'it faut bonorer Dieu comme Pere , non par esperance de recompense, mais acause de sa majesté excellente, & de sa souveraine Nature; comme estant juste qu'on ait de la veneration pour ce qui est souverainement excellent : Il ne faut demeline que l'entendre dans l'Epistre à Menecée, voicy ses termes. Lorfque vous penfer en vons-mefmes , & que vons demen230 DES

Des Premiers

rez d'accord que Dieu est un Animal immortel, 6 bienbeureux, comme la notion de Dieu le suggere, donnez-vous sur tout bien de garde de luy attribuer quelque chose d'opposé à l'immortalité, ou qui ne convienne pas avec la Beatitude; car il y a effectivement des Dieux, puis qu'evidemment on les connoît, mais ils ne sone point tels que les bommes se les figurent d'ordinaire; puis qu'en les etablisant, ils les detruisent par des attributs contradictoires. L'Impie n'est donc pas celuy qui nie les Dieux vulgaires de la multitude, mais celuy qui attribue aux Dieux les vaines opinions de la multitude.

les vaines opinions de la multitude. Je sçais bien que quelques-uns disent d'Epicure, qu'il ne tenoit pas les Dieux en effect, mais seulement de parole, comme n'ignorant pas les Decrets de l'Arcopage, & craignant qu'il ne luy en arrivast autant qu'a Protagoras, lequel fut exilé par le commandement des Atheniens pour avoir ecrit ces paroles au commencement d'un de ses Livres, le n'ay rien à dire sur l'existence des Dieux, s'il y en a, ou s'il n'y en a pas; mais à consideret la chose serieufement, le sentiment d'Epicure avoit esté tout autre, & s'il a rejetté Japiter,

Mars, & ces autres Dieux des fables, il a enseigné qu'il y en avoit d'autres qui n'elloient point capables ni de que-relles, ni d'adulteres, ni de toutes ces autres choses qu'on racontoit ordinairoment des premiers. Et ce qui fait voir qu'il avoit l'Esprit sincere, c'est que Seneque dit clairement qu'il n'avoit jamais affeile de plaire au peuple, & Ciceron, que ses Livres se vendeient par le renom de sa probité, & de ses mœurs; & il est merveilleux que dans cette grande haine des Stoiciens,& dans tant de calomnics, dont on a voulu noircir sa reputation, on n'a jamais formé d'accufation contre luy. Auffi eft-ce pour cela que Lactance qui d'ailleurs se recrie souvent, & fort asprement contre luy, eit qu'il n'a pas en affez de malice pour peur parler ainsi à dessein de tromper. C'est pourquoy l'on doit dire qu'encore qu'Epicune ait erré dans la description qu'il fait de la nature divine, ce n'a neanmoins pas efté par malice, mais par ignorance; joint que c'est une faute qui lay est commune avec tous les autres Philosophes, qui destituez de la veritable lumiere, se sont diversement detournez du veritable chemin.

# La premiere Raison par laquelle l'on demontre l'Existence de Dien, est prise de l'Anticipation generale,

Pour en venir aux Raisons par lef-quelles l'on prouve l'existence de Dieu, il n'est pas besoin de les rapporter toutes, l'on en fairoit des Volumes entiers, il suffira d'en toucher deux aufquelles toutes les autres se peuvent commodement rapporter. La premiere est prise de l'Anticipation generale, c'est à dire de cette Notion, ou Idée qui est tellement universelle, que quelques-uns tiennent qu'elle est naturellement imprimée dans l'Esprit de tous le hommes dés le ventre de leur mere, & que c'est pour cela qu'elle est appellée Anticipation, comme qui diroit notion premiere, avancée, anticipée. La seconde que nous montterons estre le fondement de la premiere, se prend de la contemplation des choses de la Nature, de l'etenduë, de la disposition, de la grandeur, & de la beauté d'un ouvrage tel qu'est le Monde. Pour commencer donc par la premiere, Epicare, dit Velleius dans PRINCIPES

233

Ciceron, a veu qu'il y avoit des Dienz, parce que la nature mesme en a imprime la Notion dans tous les Efprits. Car quelle est la Nation, ou l'espece d'Hommes qui n'ait fans instruction, quelque Anticipation des Dieux II faut nesessairement dit-il incontinent apres , entendre qu'il y a des Dienx, puisque ce n'est point une Opinion qui soit etablie par aucune institution , ou Loy humaine, & que generalement tous les hommes en conviennent. Il faut de necessité, dit - il encore, croire gn'il y a des Dieux, nous en avons les idées en nous, ou plustost elles sont nées aves nous, & une chofe dont il n'y a homme au Monde qui ne demeure d'accord, doit de necessité estre praye. Et on ne doit point objecter qu'Epicure dit les Dienz, au lieu de dire Dieu; parce que c'est assez pour donner à entendre que l'on peut inferer par l'Anticipation ge-nerale de toutes les Nations qu'il y a une Nature divine. Car, comme dit le mesme Velleius, l'on en a veritablement veu plusieurs qui par une depravation de coutume, ont eu de mauvais fentimés sur la nature des Dieux, neanmoins ils ont tous esté persuadez qu'il y a une certaine force, & une certaine

234 DES FREMIERS nature divine qui existe dans leMonde. Je scais bien que le mesme ajoûte qu'on parle de certaines Nations telle-ment feroces, & barbares qu'elles n'ont pas mesme aucun soupçon qu'il y ait des Dieux : Mais encore qu'on accotdast cela, parcequ'en ces temps là il se trouva des peuples dans l'Espagne, & dans l'Ethiopie, qui au rapport de Strabon n'avoient aucune connoilsance de Dien, comme il s'en est trouvé de nos jours dans l'Amerique; quoy qu'on demeuraft mesine d'accord avec Platon que de tout tempsil y a eu quelques Athées, comme Diagoras, Proragoras, Diodore au rapport de Ciceron, & quelques Sacrileges, Impies, & Parjures qui ens abardouné Dieu; l'on peut toujours repondre qu'il y a si peu de ces sortes de gens en comparaison de tout le genre humain, qu'on les doit confiderer comme des Monstres differens du reste des hommes; & cela n'a pas empesché Platon, Aristote, Sene-que, Plutatque, & tout ce qu'il y a eu de Sages dans l'Antiquité, de croire qu'une des plus fortes preuves de l'E-xistence d'un Dieu est, que tous les hommes sans Grecs que Barbares font perfuaPRINCIPES.

235 dez qu'il 7 a des Dienz ; la longneur des temps, comme dit Ciceron, efface les inventions des bommes, & confirme les jugemens de la Nature ; les Opinions qui font fausses, ou arbitraires ne font point universelles, & ne durent pas longtemps, & cependant l'experience de tant de Siecles passez nous fait voir que l'Opinion de l'Existence de Dien est telle, que non seulement elle est repandue par toute la Terre, mais qu'elle a esté & a regné de tout temps; d'ou l'on doit inferer que ce n'est point une invention humaine, mais un veritable Iugement de la Nature.

Et il est inutile de dite qu'on n'a pas coujours eu par cout les mesmes sentimens de Dieu, & que les inventions des hommes s'y font messées plusieurs fois, & s'y meffent encore apresent ; car c'est de cette mesme diversité d'Opinions qu'on doit inferer l'Existence de Dieu; d'ou vient qu'Aristote apres avoir fait le denombrement de tout ce que les Anciens avoient dit des Dieux, & de toutes ces Fables qu'ils avoient inventées pour faire subsisser les Loix, & pour l'Utilité publique, crût que c'effoit en user divinement que de poser pour fon236 DES PREMIERS dement qu'il y a des Dieux, & des Subflances premieres; une telle Opinion no pouvant point tellement perir qu'il ne s'en conferve comme de certains reftes qui la fassent revive.

Je ne voy pas aussi comment Euri-pide, & Critias, & tous ceux que Pla-ton blasine, ayent pû dire au rapport dePlutarque, & d'Empiricus, que toute cette Opinion des Dieux immortels a esté inventée par les gens Sages pour le bien du public, & afin que ceux que la Raifon ne pouvoit pas porter à leur devoir, la Religion les y puft ramener; car ni Critias, ni Euripide, ni Minos melme, ni les autres Legistateurs qu'on dit avoir controuvé, & introduit pluseurs choses qui concernent les Dieux, n'ont pas esté du temps auquel ces fi-ctions le rapportent, & il n'y en a pas un qui ne soit moins ancien que l'Opinion de l'Existence de Dieu, quoy que quelqu'un ait pû introduire quelque culte particulier selon qu'il le croyoit plus convenable.

C'est pourquoy les Legislateurs ont bien pû avoir dessein que les hommes fussent persuadez qu'il y a quelque force, & quelque Nature divine, qui penetrant, & effant prefente par tout, puft voir les Crimes les plus cachez, & qui les punist, afin qu'ils ne fissent pas mefme en cachette ce qui estant ignoré des hommes, ne feroit point chatié par les Loix ; mais il n'a pas esté necessire qu'ils introduifissent cette persuasion, veu qu'elle estoit auparavant ; desorte qu'ils ont seulement crû qu'il la falloit fomenter, comme ils ont souvent fait par des Narrations fabuleuses, & par des Coûnumes superstitieuses.

par des Narrations fabuleuses, & par des Coûnumes superstitieuses. Je ne voy pas mesme comment il y en ait qui ayent pû dire avec Èuheme-re, qu'on n'a premierement point con-nu d'autres Dieux que les plus puissans, & les plus fins d'entre les hommes qui ont usurpé la Tyrannie, comme Jupi-ter, & autres; parceque ceux-cy disent aussi des choses qu'ils ne scauroient en aucune façon prouver ; n'y ayant ni Annales, ni Histoires qui fassent men-tion de ces Tyrans : Et pour, ce qui est tion de ces Tyrans : Et pour, ce qui est de ce fatras de Fables, l'on scait quelle foy l'on y doit ajoûter : Joint que s'il y a eu des hommes qui ayent voulu se faire croire Dieux, il est necessaire que l'Opinion de l'Existence des Dieux ait precedé, pour pretendre qu'on les crust

tels; puisque cette Opinion ne leur feroit point venue dans la pensée, & que le peuple ne l'auroit point receue, fi auparavant il n'avoit eu quelque chose qui luy en eust donné quelque fondement, & quelque idée.

De là vient que nous devons croire que ce qui s'est fait à l'egard des Apotheoses des Empereurs Romains, le mê-me s'est fait à l'egard de Apotheo-ses de Jupiter, d'Oziris, & des au-tres ausquels les hommes ont voulu rendre des honneurs divins, & cela afin qu'on les supposaft Dieux avant qu'ils le fussent devenus, & qu'ils jouis-sent de l'Immortalité dont on les croyoit dignes acaule de leurs grands me-rites : Que si Jupiter par la suite des temps à esté estimé le Roy des Dieux, cela n'est point tant arrivé de ce que l'on ait attribué la Souveraine Divinité à Jupiter, qui estoit un homme comme les autres, & dont on a veu le Sepulles autres, et dont on a veu le Sepur-chre dans l'Isle de Crete, que parceque l'on a transporté le nom de Jupiter à la Souveraine Divinité dont on croyoit l'existence avant que Jupiter fust né. Pour ce qui est de ceux qui disent avec Prodicus, qu'on n'a premierement

#### PRINCIPES.

239

cru pour Dieux que les choles utiles, comme le Soleil, la Lune, Ceres, Bacchus, Hercule, & autres ; il leur est impossible aussi bien qu'aux precedens de nous donner la moindre preuve de ce qu'ils avancent, & il est constant qu'on doit dire le mefine de Bacchus, d'Hercule, & autres semblables que de Jupiter; & fi à l'egard des choses naturelles, les hommes en ont mis quelquesunes au nombre des Divinitez, parcequ'elles sont utiles à la vie, ce n'est qu'a cause de l'Anticipation qu'ils avoient de l'existence d'une certaine Nature Divine, laquelle estant bonne, estoit utile.

Enfin c'est une pure fiction de dire avec Petrone, que la Crainte a premierement fait les Dicux, lorsque les foudres tomboient du Ciel, suivant ces Vers tant vantez.

### Primus in Orbe Dees fecit simor, ardua Cælo

Fulmina cùm caderent, &c. 🚽

Car ce n'est point la ctainte qui est caufe de l'opinion qu'on a de Dieu, mais c'est l'opinion qu'on en a qui est cause de la crainte, & qui nous avertit, pour ainsi dire, lorsque les tonnerres, & les

#### 240 DES PREMIERS

eclairs pous effrayent, qu'il faut implorer son affistance, estant persuadez qu'il peut detourner le mal qui pend sur nos testes. Tenons donc pour constant que les hommes ont une certaine Anticipation, ou Prenotion naturelle de Dieu, & que c'est un Argument tres considerable pour prouver son Existence.

& que c'est un Argument tres conside-rable pour prouver son Existence. Ce qui reste icy à examiner, c'est d'ou, & comment cette Anticipation s'engendre. Premierement l'on peut dis'engendre. Premierement l'on peut di-re generalement qu'y ayant dans l'En-tendement une capacité, ou aptitude à connoitre Dieu à la premiere occafion qui fe prefente, l'Anticipation est pro-duite, ou engendrée lorsque l'Enten-dement est produit ; je dis à la premie-re occasion qui se prefente; car quoy que nous demeurions d'accord que Dieu à marqué dans nos Ames la lumiere de son visage, lorsqu'il nous a fait à son image, & restemblance, neanmoins nous tenons qu'afin que nous puissions connoitre ce Divin Visage, nous avons besoin de quelque occasion, & nous ne croyons point que l'espece, ou l'idée de Dieu soit effectivement imprimée dans nos Ames dés le ventre de nostre mère. Secondement l'on peut proprement di-Secondement l'on peut proprement dire

۰.

e qu'elle est engendrée lorsqu'à la preniere occasion qui s'offre à nos Sens il e forme dans l'Ame une espece, ou mage de quelque souveraine, immortelle, & heureuse Nature que nous croyons exister. Or comme il y a principalement deux Sens, l'Ouye', & la Veue, qui fervent pour cela, il est evident en premier lieu que l'on peut avoir une Notion de Dieu par l'Ouye, en ce que celuy qui entend dire qu'il y a un Dieu, se forme une idée, & une notion de Dieu conformement à la description qu'il conformement à la delcription qu'il en entend faire, eftant perfuadé que ce-luy qui la luy fait est digne de foy. Il est aussi evident que par le moyen de la Veüe l'on peut venir à avoir une No-tion de Dieu, en ce que des seules choses qui se comprenent par la Veüe l'Enten-dement peut sans autre avertissement se former un concept de Dieu, & se le re-presenter ou comme un Prince qui gouverne le Monde, ou comme un Empereur qui commande uneArmée, & luy donne ses ordres, ou comme le directeur de quelque belle harmonie, &c. d'ou l'on peut voir qu'il y a deux voyez generales par lesquelles l'on parvient à la con-Tome II. L

242 DES PREMIERS noiffance de Dieu, ascavoir la Foy, & la Raifon.

La Seconde Raifon par laquelle l'on demontre l'Exiftence de Dieu fe tire de la Contemplation de la Nature.

Our ce qui est de la seconde Raifon qui regarde la contemplation de la Nature, & par laquelle l'on prouve non seulement que Dieu existe, mais qu'il est l'Autheur, & le Moderateur du Monde, il n'y a tien de plus beau que cette meditation d'Aristote que Ciceron à transcrite dans son second Livre de la Nature des Dieux. S'il y avoit, dit-il, des bommes qui suffent toujours habité sous terre dans de belles & fuperbes demeures, ornées de peimures, & fournies de toutes les choses dont abondent cenx que l'on croit benrenz, & cependant que n'ayant jamais sorti de leurs maisons souterraines, ils eussent ouy parler de l'existence, & de la puissance de quelque Divinité ; n'est il pas vray que lorfque ces hommes ayane enfin pû par quelque accident fortir de leurs demeures, & venir icy baus, anrosens

#### PRINCIPES.

145 tont d'un comp veu la Terre, les Campagnes, la Mer, le Ciel, l'etendue, & la diversité de Nues, & qu'ensuite ils auroiens reconnu la force des Vents, & coutemplé le Soleil, sa grandeur, sa beauté, fa versu , fes effects , & le lour qu'il fait par sa lumiere qu'il repand sur la Terre, que dans l'obscurisé de la nuis ils auroiens veu le Ciel orné, & diversifié de tons ces Aftres brillans, qu'ils auroient confidere la diversisé de lumiere qui se vois dans la Lune quand elle croifi, ou qu'elle decroifi, & qu'ils auroient observé le lever, & le coucher de cous ces Corps lumineux, & leurs cours fixes, & invariables dans toute l'Eternisé ; n'est il pas vray, disje , que lors qu'ils auroient veu toutes ces Merveilles, ils auroient cra , & seroient demeurez persuadez qu'il y a des Dienx, & que cous ces grands, & magnifiques Onvrages ne peuvens estre que l'Ouvrage des Dieux ?

Ce sont là les paroles d'Aristote que j'ay bien voulu rapporter affez au long, parce qu'outre la beauté & la grandeur de la pensée, elles renferment un Raifonnement auquel il n'est pas possible de repondre, n'y ayant point d'Homme de bon sens, qui pour peu qu'il veueille DE'S PREMIERS

244

faire de reflection, ne soit contraint de reconnoitre qu'un Ouvrage si grand, si magnifique, si parfait doit avoir esté formé par d'autres mains que par celles de la Fortune.

Et defait, je veux que quelquefois la Fortune & le Hazard puissét faire quelque chose de surprenant, & que dans les Animaux, & dans les Plantes il se fasse quelquefois des Prodiges, & des choles monstrueules;est-ce que tout cecholes monitrueules; en-ce que tout ce-la est quelque chose en comparaison de ce qui se fait par intelligence, & par raison, ou que ce qui se fait en eux sans que la Fortune, & le Hazard y ayent part, n'est pas incomparablement plus admirable ? Est - ce que cette multi-plicité, distinction, & formation interieure d'organes, dont il n'y en a pas un qui empesche l'autre', dont il n'y en a pas un qui ne foit visiblement desti-né à une certaine fin, & pas un qui ne soit doué de toute la force, & de toute la vertu necessaire pour parvenir à cet-te fin, & ainsi d'une infinité d'autres choses que nous rapporterons plus au long en son lieu, & qu'on ne sçauroit considerer sans etonnement; est-ce que tout cela, disje, n'est pas mille & mille

245 fois plus admirable que tout ce que peuvent la Fortune,& le Hazard ?

Cela mesme, direz-vous se fait par nature. Mais quelle que soit cette Nature, combien doit elle estre sage pour former avec tant d'industrie une si grande varieté de parties dans les Ou-vrages, & pour les disposer de telle sorte qu'elles puissent faire les son-ctions ausquelles elles sont destinées? La Nature continue apresent dans ce qui au commencement du Monde s'eft fait par hazard : Mais, je vous prie, di-

sons de bonne foyi, est-ce que l'on peut se persuader que les corps des Animaux tels qu'ils font, ayent jamais pû le faire fans la main, & la direction d'un tres fage Ouvrier ?

Les Monstres, & les Insectes se forment d'eux-messes par une necessité de la Nature: Mais la question est de cette Nature, la question est de cette vertu naturelle qui est dans les Semences, d'ou & comment les semences l'ont, & comment il est possible qu'elles so-ient propres pour former des choses tellement admirables, si au commencement du Monde il n'y a eu quelque Agent tres intelligent qui la leur ait

imprimée, & qui ait ordonné une tel-le & telle suite de mouvemens, & d'actions.

Cette diversité de Figures d'Arbres, d'Animaux, de pieces d'Architeceure, & autres representations qui se voient dans les Agates & dans les Petrifications font bien quelque chose d'admirable? Iont bien quelque chole d'admirable ? Il est vray ; mais quoy qu'on die des formes exterieures, ce qui doit faire nostre etonnement c'est cette disposi-tion interieure du corps des Animaux: Veritablement s'il n'y avoit qu'une cer-taine multitude de parties diversement messées au Hazard, peutestre pourroit-on attribuer cela à la Fortune ; mais que dans cette multitude innombrable il n'y en ait pas une qui ne soit de la grandeur qu'il faut, qui ne soit placée où il faut, qui ne soit disposée comme il faut, qui ne faise ce qu'il faut pour n'estre pas inutile, ou pour ne pouvoir pas estre plus commode, & que tout cela ne soit pas l'estest d'une main tres fage, & tres intelligente, mais l'effet de la Fortune; c'est ce qui ne se concevra jamais.

Pour ne m'arrester pas mesme aux seuls Animaux, & faire reflexion fur ce qui

se passe dans les Plantes ; je vous prie, lorsque l'aliment, ou le suc qui se tire de la Terre passe premierement par le tronc de la Plante, & puis ensuite par les branches, pourriez vous bien croi-re que ce suc fust capable de s'arondir si proprement en bouton à l'extremité de la branche, de s'etendre, & de se deployer en une certaine fleur particuliere si subtile dans sa tissure, si bizarre dans les couleurs, si agreable pour son odeur, & de se transformer dans un fruit d'une espece particuliere avec cette ecorce au dehors pour la defenie, & avec ce nombre determiné de grains particuliers dont chacun jette en terre produit ensuite d'autres semblables Plantes ? Pourriez-vous bien, dif-je, croire que ce sue pust sour constructions constructions constructions constructions for-dre, & fans la direction de quelque Cause tres sage, tres industrieuse, & tres intelligente?

Vous dites que tout cela se fait de la forte, parce qu'il s'est fait demessie dés le commencement ; mais imaginez que vous ayez esté dans ce commencement lorsque la pomme commençoit de naistre, si quelqu'un vous cust pre-T.

### 248 Des Premiers.

dit alors de qu'elle façon l'Arbre fe devoit nourrir, devoit germer, fleurir, porter fruit, & se multiplier; n'eft-il pas vray que vous auriez dit d'abord, qui est ce Directeur qui a fait un fi beau commencement, & qui a institué une suite si admirable ? Que si vous aviez veu l'Autheur mesme agir, & ordonner ce progrez, auriez vous pû dire que cet Agent fift tout sans raison, & que dans les Ouvrages il n'y euft ni conseil, ni lageffe, ni jugement? Que fi quelqu'un vous euftinterrogé de cette sorte ; vous voulez que ces choses ne le fassent pas par raison, or suppolez qu'elles le fassent par raison, qu'y trouverez-vous qui soit indigne de raifon? C'eft par hazard dites-vous, qu'elles le font de la forte; mais supposez qu'elles le sassent par Sagelle, concevez-vous que rien le puille faire plus lagement ? Si quelqu'un, dil-je, vous eust interrogé de la sorte, ne vous tiendriez - vous pas pour un homme fans jugement, fi vous n'aviez pas reconnu la fagesse de l'Autheur ? Et maintenant qu'on vous fait la messe demande, vous-vous croyez fort intelligent de nier que l'Autheur ait esté SageiO qu'il

faut estre depourveu de sens, ou avoir de grands remords, si lorsque l'on fait reflection sur ces choses, on ne loue que la Fortune, & le Hazard!

Mais pour reprendre les idées qu'un Philosophe se doit former de la fabrique du Monde, s'il est vray que dans les petites choses d'icy bas nous remarquionstant de merveilles, que ne devons nous point penser de ce merveilleux Ouvrage dont l'incomprehensible etendue semble le disputer avec la beauté? Y a-t-il un homme fi hardy qu'une masse d'une si prodigieuse etendue n'etonne ? Vous direz peutestre qu'une matiere infinie a préexisté, ou fi vous voulez qu'il y a eu une multitude infinie d'Atomes, & que cette multitude a suffi pour faire ce Monde, & plusieurs autres. Mais premierement pour ne me pas arrefter icy presente-ment à une raison qui tend à prouver la Creation de la mátiere ; que les A10mes n'estant que de petites particules de matiere folides, indivisibles, & depourveues de tout sens, & de toute intelligence, O parconsequent les estres les plus vils, & le plus imparfaits qu'on se puise imagiwer, l'on ne peus poins les faire des Effres Ls

250 DESPREMIERS

esernels, & consequemment increez, & in-dependants : N'est ce pas une pure fi-ction, ou, pour parler avec Pline, une espèce de fureur, que de s'imagi-ner une infinité de matiere de la sorte qui ait précxisté? Dailleurs, je veux que cette matiere infinie ait esté, & qu'il y ait eu une infinité d'Atomes errans ça & là à l'avanture dans l'immenfité des Espaces; n'est il pas toûjours inconcevable comment dans une si vaste etendue, dans un espace sans bornes, & sans limites il se soit rencontré tant d'Atomes ensemble en un mesme endroit, comment ces Atomes ayent pû fe prendre, s'acrocher, & s'unir affez fortement pour ne se dissoudre, & ne s'echapper pas incontinent dans l'immensité de l'Espace, & retourner dans leur premier Chaos, & comment enfin ils ayent pû se disposer si heureu-sement pour faire cette merveilleuse Machine du Monde sans que quelque Cause tres-puissante, & tres-intelli-gente les ait joints, unis, & disposez de la sorte ?

Veritablement si le Monde, ainfi que nous venons de dire du corps des Animaux, n'estoit qu'un Amas, ou une

Masse informe, & indigeste des parties confusement messées sans aucune dispolition, & lans aucun arrangement convenable, de façon qu'il ressemblast à quelque Tas confus de pierres, de poutres, de chevrons, de tables, de chaux, de fable, de tuiles, &c. il femble qu'il y auroit quelque sujet de dire qu'il se seroit ainsi amasse, & amoncelé par hazard ; mais comme il n'est rien moins que cela; & que le Monde est bien plus stable dans ses parties, plus diverĥhé, plus orné, & plus enrichy, que le Palais le mieux basti, & le plus artistement travaillé qui puisse estre; comment se peut il faire qu'il se trouve des hommes qui estant persuadez qu'un Palais magnifique n'est point l'ouvrage du hazard, mais un effect de la sagesie, & de la conduite d'un sçavant Archite Ac, ne jugent pas la meline chosede la fabrique du Monde ?

L'on ne sçauroit, ce me semble, rien dire sur cecy de plus à propos que ce que Balbus dans Ciceron objecte à Velleieus. Si un concours satal, & avengle de matiere, au d'Asomes, a pû saire, le Monde, pourquoy ne pourroie-il pas faire, ou meioir fais quelquesais un Portique, un

Des Premiers 252 Temple, une Maison, ou une Ville, Ouvrages qui sont bien moins difficiles,ou incomparablement plus aifez ? L'on repondra peutestre que les par-ties dont se fait une Maison sont sans activité, & fans mouvement, au lieu que les Atomes dont le Monde est formé sont tres mobiles d'eux mesmes, & dans un mouvement perpetuel, & inamissible. Mais feignons que les par-ties d'une Maison soient aussi tres mobiles, qu'elles abordent de tous costez, & que lors qu'elles se feront assemblées dans un Tas, elles se meuvent diversement à l'avanture; eff-il croyable qu'elles puissent enfin se mouvoir,& se mesler entre elles de telle maniere qu'elles fassent une Maison, je ne dis pas en peu de temps, mais dans des siecles innombrables ?

Cecy le comprendra plus aisement par une autre comparaison que fait Balbus, lors qu'il s'etonne qu'il y ait des hommes qui se persuadent que le Monde, de la beauté merveilleuse qu'il est, fe soit pû faire par le concours fortuit de la matiere. Celay là, dit-il, qui est sapable d'autribuer un tel Outorage au bacard, sera capable de croine demession gu'un nombre innembrable de canalteres

#### PRINCIPES.

293 de vingt & une lettres jettez quelque pare fur une table, ou ailleurs à l'avanture, pourront former les Annales d'Ennius 3 ce qui est tellement difficile, que je ne sçay; s la Fortune pourroit reusser dans une senle ligne. A quoy nous pouvons ajou-ter presentement que si l'ordre des caracteres qui cst necessaire pour une page sculement ne le rencontrera jamais, pas mesme dans toutes les Imprimeries du Monde, tant que les Compositeurs les assembleront à l'avanture, & fans dessein, il n'y a aucune raison de croire que cet ordre qui se trouve etabli entre tant de formes, pour ainst dire, & de caracteres qui composent le Monde, soit l'effect du hazard, ou ait efté establi à l'aventure sans intelligence, sans conseil, & sans dessein.

Concluons donc en peu de mots, que toute disposition estant ouvrage d'intelligence, & de raison, la chose difposée doit de necessité estre distincte de ce qui a la raison, & qui dispose par raison; & qu'ainsi, comme il est con-stant que dans le Monde il y a de la disposition, il faut qu'outre le Monde il y ait quelque chole, quelque Estre,

quelque Agent qui ait donné au Mon-de la disposition qu'il a, qui ait prece-dé le Monde, qui soit par soy, qui soit neceffairement, qui ait toujours efté, & qui n'ait pû estre fait, de façon que le Monde ne soit donc pas de soy, mais de ce seul, & unique Estre qui est par foy, c'est à dire de ce Souverain Estre que nous nommons Dieu, Cause premiere, premier Moteur, & qui est par consequent la Source, & l'origine de tout Eftre, & de toute perfection , l'Estre des Estres, le Prince, le Maistre, le Monarque du Monde : Car enfin, pour le dire en un mot, par la mesme necesfité que l'on connoit evidemment qu'il y a de l'ordre, & de la disposition dans le Monde, par cette mesme neccssité l'on connoit evidemment qu'il y a un dispositeur, qu'il y a un souverain Eftre, que Dieu existe. Aussi le Sage nous a t'il declaré que ceux là ne sons point ex-cusables, qui ayans pù reconnoistre l'excellence du Mondo, n'en ont pas plus facilement reconnu le Maisre, parseque de la grandeur de la Creasuro il effoit facile de reconnoifire le Creaseur ; & Lactance a en certes raison de dire qu'il n'y. a bomme si groffier, & si barbare, qui ele-

## PRINCIPES.

255 vane les yeux an Ciel,quoy qu'il ne fçacbe pas quet est celuy par la providence du-quel tout ce qui se voit est gouverné, ne comprenne neanmoins par la grandeur des choses, par leur mouvement, disposition, constance, utilité, beauté, & temperasure,qu'il doit y avoir quelque Estre qui gouverne, o qu'il oft impossible que ce qui a tant de raison n'ait efté instruit par quelque chose qui en a encore davantage.

N'ajouteray-je point icy qu'entre les preuves qui regardent la Providence il n'y en a point qui plussent davantage Daneche mend-kan un des plus celebres sçavans de l'Asie, & des plus puiffans Omerahs de la Cour du Grand Mogol, que celles qui se tirent de l'Ufage des Parties Il n'y pas, me disoit ce Grand homme, jusqu'aux parties les plus grossieres, les Parties naturelles de l'Home me, & de la Femme, qui ne marquent undestination particuliere à leurs usages ordinaires, & par confequent une fouveraine Providence qui dans le dessein de multiplier, & perpetuer fes Ouvrages, les y ait expresement destinées, tant elles pa-roissent formées, ajustées, & appropriées l'une pour l'antre, & pour concourir mu-suellement à la generation, - à la genera-

### Des Premiers

256 tion, dis-je, qui en nulle part du Monde ne se fait point autrement que par leur minifiere, & par leur concents; pour ne point dire que cette passion qui dans sa fu-rie etrange semble avoir quelque chose de divin ou surnaturel, est figeneralemet O si fortement enracinée dans le cœur de tous les Animaux, qu'il semble que l'Autheur de la Nature l'ait luy-mesme inspirée, & ait voulu en mesme temps, à une action si vile, & qui de soy paroit plutost 🛦 negliger on à fuir, qu'a estre recberchée, attacher pour amorce le plus sensible des plaisirs. Et l'onosera dire que sous cela s'est fais par bazard ! Et l'on voudra que je ne sçais quand, je ne sçais où, & je ne sçais comment les premiers Hommes se soient formez d'eux-mesmes du limon de la Terre, & foient fartis de leurs je ne fçass quelles matrices, pellicules, ou membranes comme des champignons !Ou pour se cacher avec Aristone dans les obscures tenebres de l'Eternisé, on les voudra faire eternels.

Il en disoit ainsi autant des Yeux qu'il appelloit le Racourcy des merveilles de Dicu, du Cœur, & de plusieurs autres Parties tant externes qu'internes; mais je ne crois pas qu'en cecy on puille PRINCIPES. 257 tien ajouter à ce que nous en dirons expressement en son lieu; car nostre Autheur semble s'estre surpassé luymesse en cecy, tant il paroit avoir esté persuadé de l'existence d'un Souverain Estre, & d'une Divine Providence !

## CHAPITRE XVIII.

## De la forme fous laquelle l'on conçoit Dieu.

Ncore que de ce qui a efté dit jufques icy, il foit indubitable queDieu eft, neanmoins nous ne connoifions pas de méme ce que c'eft queDieu, ou quelle eft fa fonne, & fa nature. Ainfi lorsque nous voyons un Animal qui marche, ou une Plante qui fleurit, nous ne doutons veritablemét point qu'il n'y ait là interieurement un principe de vegetation qu'on appelle Ame, mais d'en venir à connoistre ce que c'est, ou qu'elle est la nature de ce principe, c'est ce que l'Esprit humain ne sçautoit atteindre pas mesme par conjecture; tant il est vray que nous pouvons estre certains de l'existence de Dieu, & ignorer sa nature.

1

que l'on parle de luy; car pour ce qui cft de la veritable forme, ou nature, Platon, & les autres Sages de l'Antiquité n'ont pas ctû qu'on en deust faire une question, comme n'estant pas permis d'esperer gu'une Majesté si grande puisse estre mesurée, & comprise par la foiblesse, & la petitesse de l'Esprit bumain.

Des Premiers

Aussi ne demandons-nous pas quelle est la forme de Dieu, mais quelle est la

258

Et c'est pour cela qu'on estime generalement Simonides, de ce qu'estant interrogé par le Tiran Hiero sur la nature de Dieu, il demanda un jour pour y penser, que le lendemain il en demanda deux, & puis trois, & ainsi de suite, . jusques à que s'appercevant que Hiero s'estonnoit de ce qu'il redoubloit ainsi le nombre des jours, il dît, que plus it y penfoit, plus il trouvoit la shofe obfeure. Ne diroit-on pas que Simonides auroit eu en veüe ces paroles de la Sainte Ecriture, que Dieu s'eft caché dans les tonebres, & que veritablement il babite une lumiere, mais que casse lumiere est in aceffible? Car quoy que Dieu soit tout dans la lumiere, ou plutost qu'il soit luy-mesme la lumiere, neanmoins c'est

PRINCIPES. 259 une sorte de lumiere tellement vive & eclatante, que selon Aristote mesine, elle n'eblouit pas moins les hommes, que le Soleil du midy les yeux des hyboux : Aussi certes faudroit-il qu'elle fust bien foible, si l'Esprit humain imbecille comme il est, la pouvoit supporter ! Que Dieu seroit peu sublime, li la veüe d'un chetif, & miserable homme pouvoit comprendre la grandeur,& fon excellence ! Tout ce que l'Entendement humain conçoit de plus grand, n'est-il pas toujours limité, corporel, confus, imparfait ? Et comment est-ce donc que Dieu seroit Dieu; s'il ne le furpassoit infiniment, incompatablement? Nous voyons par experience que tien ne se presente à nostre entendement qu'ilne foit voilé de quelque espere des choses qui se sont prensentées à nos Sens : Cependant, combien Dieu est il eloigné de nos Sens pour pouvoir jamais en estre apperceu, ou estre representé par une espece sensible ? Ce n'est assurement pas sans raison que les Sacrez Docteurs éftiment qu'il est plus seur de nier, que d'assurer quelque chose de Dieu. Tu conçois la Terre, dit S. Augustin, cela n'est point Dien 260 DES PREMIERS

Tu te reprefente la Mer, cela n'est point Dieu. Ce qui nage dans les eaux, ce qui vole dans les airs, ce qui luit dans les Cieux, le Soleil, les Etoiles, la Lune, tout cela n'est point Dieu. Les Anges, les Vertus, les Puissances, les Archanges, 'es Thrones, les Dominations, rien de tout aela n'est Dieu. Et qu'est donc ? le n'ay pû dire autre chose sinon ce que ce n'est pas; tu demande ce que c'est? C'est ce que l'œil n'a point veu, ce que l'oreille n'a point entendu, ce que l'Esprit de l'homme n'a point compris.

Cependant, d'ou vient que n'effant pas poffible de sçavoir ce que c'est que Dieu, il arrive neanmoins toutes les fois que nous y pensons, ou que nous en parlons, il se presente à nostre Entendement quelque espece que nous envisageons pour ainsi dire, & sur laquelle nous formons nostre pensée ? Mais c'est là la marque de nostre foiblesse, qu'encore que nous reconnoisses que nous ne pouvons pas connoitre Dieu tel qu'il est, nous ne puissions toutefois penser à luy qu'en luy attribuant une espece qui ne luy convienne point, & qu'encore que nous demeurions d'accord que Dieu n'est point tel qu'on le PRINCIPES.

261

conçoit, nous ne puissions neanmoins le concevoir autrement. Tout ce que nous pouvons faire, c'est que ne pouvant rien penser de si parfait qui n'ait quelque impersection attachée, nous tachions d'en oster toute impersection, & qu'en mesme temps nous avoüions que tout ce que nons luy attribuons, guelque parfait qu'il puisse estre, est toujours infiniment au dessous de sa divine persection.

Au refte il est bien vray qu'il n'y a rien de plus naturel à l'homme, que de se representer Dieu sous l'espece humaine, comme de quelque grand, magnifique, puissant, & tres-sage Monarque, parce que la commune, & generale Notion de Dieu nous le representent comme intelligent, nous ne concevons point d'intelligence que par rapport à la nostre; cependant de tous les Philosophes il n'y en a presque pas un seul qui n'ait taché de s'elever au dessus de cette idée, & qui n'ait separé de Dieu toute imperfection humaine. Il n'y a pas même jusqu'a Epicure qui n'ait fait son effort là desse; car encore que dans Plutarque il donne aux Dieux la forme humaine, neanmoins

il les a depoüillez de toute materialité & de tout ce qu'il a cru repugner à l'immortalité, & à la felicité divine, quoy que d'ailleurs il ait erré comme beau-coup d'autres dans la veritable connoissance de la Divinité. Quoy qu'il en soit, il est toujours certain que ceux qui ont fait Dieu incorporel, comme l'a fait Platon entre autres, & Aristote, ont eu de plus dignes sentimens de Dieu que tous les autres, non seulement parceque la Foy d'un costé nous l'en-seigne, mais parceque la raison nous montre affez d'ailleurs que la Nature la plus excellente de toutes ne peut pas estre corporelle, acause des imperfections qui suivent necessairement la matiere, comme d'estre borné, & limité, estre composé, pouvoir estre divisé, estre sujet aux passions, & ainsi du reste.

Il est, dit-on, impossible de comprendre qu'ourre le Vuide il y ait rien d'incorporel. Cependant il ne manque pas de grands hommes qui pat la seule lumiere naturelle l'ont bien compris. Dieu, dit Ciceron, ne fe concoit point autrement que comme un Esprit, ou un Entendement degagé, & libre de souse materialité mortelle, entendant tout, monvant tout, &c.

### PRINCIPES,

262

L'on ajoute que quelque effort qu'on puisse faire pour le representer une substance incorporelle, & divine, l'on experimente toujours qu'il se presente quelque espece, ou image de corpo-reité. Il est vray, & c'est, comme nous venons de dire, ce qui marque la foi-blesse de l'Esprit humain; mais il faut bien prendre garde de ne pas confon-dre l'Imagination avec la Raifon, ou, s'il est permis de parler de cette forte, l'Intelligence Intuitive, avec l'Intelli-gence de Raifon, de Raifonnement, de Confequence: Car nous demeurous volontiers d'accord que tant que l'Entendement est attache, au corps il puise par les Sens les notions ou images qu'il a des choses, ce qui a donné lieu à l'Axiome, Qu'il n'y a rien dans l'En-tendement qui n'ajt premierement esté dans le Sens; nous demeurons, dil-je volontiers d'accord que tant que l'En-tendement ne fait simplement que Rem velui intueri, que regarder, pour ain-fi dire, la chose, & la connoitre par une Intelligence qui soit terminée à une image, il se presente toujours quelque espèce ou image de corporeité; mais il faut rematquer qu'outre cette

264 DES PREMIERS forte d'Intelligence ou connoiffance Intuitive, il y en a une autre en nous à la quelle nous parvenons à force de raifonner, ou en tirant des Confequences, par laquelle nous entendons, ou conje-

durons qu'il y a quelque chose outre ce qui est corps, outre ce qui tombe dans l'imagination : Car il arrive de là, que de messe qu'outre la grandeur pe-dale, par exemple du Soleil que nous concevons toutes les fois que nous concevons toutes les fois que nous l'hilosophons de cet Astre, nous com-prenons par nos raisonnemens qu'il y en a une autre que nostre Entendement quelque effort qu'il fasse ne peut attein-dre ; ainsi nous comprenons en raison-nant, & en tirant des Consequences, qu'outre l'espece corporelle sous la-quelle nous concevons Dieu toutes les fois que nous pensons à luy, il y a au-tre chose, il y a quelque Substance in-corporelle que nostre Entendement avec tout l'effort qu'il puisse faire, ne peut jamais entendre ou connoitre in-tuitivement desaçon qu'il en ait une ve-ritable espece. ritable espece.

#### PRINCIPES.

265

## CHAPITRE XIX.

# Quel est le prochain, & premier Principe des actions dans-les Causes Secondes.

Pres avoir traité assez au long de la Cause Premiere, nous devrions ce fimble auffi maintenant traiter amplement des Causes Secondes; mais parceque ce mot comprend tout ce qui dans le Monde, excepté Dieu, a quelque vertu d'agir, & que par tout ailleurs dans la suite il se presentera occasion d'en parler, nous examinerons fimplement icy quel est le principe interieur, primitif, & originaire du mouvement dans'les Caules Secondes. Car il y en a qui tienent qu'il est Incarporel, comme Pythagore, Platon, & en un mot tous ceux qui admettent l'Ame du Monde,ou cet Esprit universel qui entretient, vivifie, & anime toutes choles. Les autres le tienent Corporel, comme les Stoiciens, qui veulent que ce ne soit autre chofe que les Esprits qu'on appelle vulgairement Vitaux, & Animaux,& com-TOME II. м

Digitized by Google

266

me Leucippe, Democrite, & Epicure, qui ne faisant point de distinction entre les Causes, & les Atomes, veulent que les Atomes soient dits Matiere, entant que les choses en sont formées, & Causes, ou premiers principes du mouvement, entant qu'ils sont tres actifs de leur nature, & d'une mobilité inconcevable, ou, comme il a esté dit plus haut, douez d'un mouvement tres rapide, & inamissible.

Pour nous, ce qui a effé dit en par-lant de l'Ame du Monde nous oblige à croire que le principe interieur de mouvement, d'action, & d'activité qui est dans les Causes Secondes n'est point incorporel, & nous dispense mesme de prouver cecy plus au long: Car quoy que l'on ne puisse pas nier que Dieu ne soit incorporel, & qu'il ne penette, & n'en-tretiene toute la Machine du Monde; neanmoins de dire qu'il soit l'Ame du Monde, en forte que les Ames, ou les formes particulieres des hommes, des Bestes, des Plantes, des Metaux, des Pierres, & generalement de toutes chofes, soient des parcelles de cette Divine Substance, cela est non seulement impie, mais aussi tres absurde : Comme si un ftre incorporel,& qui est par touspouPRINCIPES. 267 voit estre detaché, divisé, transporté, & pris, ou embarassé, & affecté par le corps!

Le principe interieur dans les corps doit donc estre corporel, & il n'en faut point d'autre preuve finon que les actions Phyliques estant corporelles, elles ne se peuvent faire que par un principe Phylique, & corporel. Et defait, con me il faut de necessité que ce principe pousse le corps dans lequel il est, afin de le mouvoir, & conjoinctement avec luy les corps exterieurs qui se rencontrent, il n'est pas possible de concevoir qu'estant incorporel, & par consequent sans masse, sans solidité, fans dureté, & fans relistance, il puifse estre de telle maniere appliqué au corps qu'il le pousse & fasse impression fur luy, conformement à cet Axiome de Lucrece.

## Tangere , nec tangi nifi corpus nulla potest res.

Auffi dirons-nous en son lieu à l'egard de l'Ame humaine, qu'entant qu'elle est Entendement,, & par consequent incorperelle, elle ne produit que des actions intellectuelles, ou Mentales, & incorporelles, & qu'entant qu'elle est M 2

268 D ES PREMIERS Senfitive, Vegetative, capable de mou-voir les corps, & par confequent cor-porelle, elle fait des actions corporel-les, & meut fon propre corps, & par fon moyen les corps etrangers. Pour ce qui eft de Dieu, l'on fcait affez qu'il en faut raifonner autrement; parce qu'e-ftant d'une vertu infinie, & prefent par tout, il peut agir, & mouvoir toute chofe, non pas par aucun mouvement de fa propre Subftance, mais par fa feule volonté. La difficulté eft un peu plus grande à l'egard des Subftances fepa-rées de la matiere que les Anciens ap-pellent des Intélligences, des Genies, des Demons, & nous de bons Anges, de mauvais Anges; car ces Subftances ne 268 DES PREMIERS des Demons, & nous de bons Anges, de mauvais Anges; car ces Subftances ne font point douées d'une vettu infinie, & ne font point immenses, ou presen-tes par tout comme Dieu; joint qu'el-les ne font point les formes des corps, pi en quelque façon composées de parties corporelles, & incorporelles comme les Ames humaines, pour pou-voir agir sur les corps. Mais peutestre pourroit-on dire que les Anges ont premierement esté creez incorporels, ou de pures Intelligences, afin de pouvoir connoitre, aimer, loüer, & benir Dieu, connoitre, aimer, louer, & benir Dieu,

#### PRINCIPES.

269

& que les hommes ayant ensuite esté creez, & Dieu ayant destiné une partie de ces Anges pour avoir soin d'eux, & par consequent pour mouvoir leur imagination, former, & prendre des corps dans lesquels ils pussent apparoitre, voir, marcher, manger, parler, & defaire messe des Armées entieres, Dieu par un este de la Toute-puissance, & par une voye tout à fait extraordinaire les a doüez d'une vertu particuliere, & qui surpasse l'intelligence humaine, par laquelle ils sont rendus propres à toutes ces fonctions corporelles.

Au refte, comme nous avons supposé que l'Opinion qui tient les Atomes pour la matiere premiere des choses est la plus probable, nous pourrions bien aussi supposer que tous les Atomes ne sont pas egalement mobiles, parceque Dieu estant l'Autheur de toute la mobilité qui est en eux, les uns ont pû estre creez extremement mobiles, les autres peu, & les autres point du tout, d'ou l'on pourroit expliquer pourquoy entre les corps composez il y en 2 de tres mobiles, comme le feu, d'autres de tres lents, comme la Pierre, & d'au-

M 3

Digitized by Google

170

tres d'une mobilité moyene comme les differentes especes d'Animaux : Mais rien n'empelche aussi de supposer avec les Autheurs des Atomes, que tous les Atomes font d'une extreme, & pareille mobilité, de façon que s'il y a des compolez qui paroissent estre plus,ou moins mobiles, plus, ou moins lents, & inhabiles au mouvement, cela peut venir de ce que les Atomes à raison de leur figure, & de leur grandeur particuliere font plus libres, plus degagez,& le de-baralfent plus aifement, deforte que vonant à frapper contre les parties les plus fixes, & les plus adherantes, ils impriment du mouvement, & font mouvoir la masse; ou de ce qu'estant plus embarrassez, plus empeschez, mieux acro-chez ils se retiennnent mutuellement, de telle sorte que ne pouvant que peu, ou point du tout avancer ni d'un costé, ni d'autre, ils rendent la masse lente,& paresseule, ou immobile.

Ce qu'il faut de necessité supposer, c'est que quelle que soit la mobilité qui a esté imprimée aux Atomes, cette mobilité persevere toujours constamment la mesme, ensorte que s'ils peuvent estre empeschez de se mouvoir, comme

PRINCIPES. 271 pretendent quelques-uns, ils sont nean-moins tonjours dans une espece d'effort continuel, & comme taschant perpe-tuellement de se mettre en liberté, & de se remettre en mouvement ; & cette fuppofition est absolument necessaire pour pouvoir donner raison de cette constance si grande, & si etonnante de mouvemens, & de vicifsitudes que nous remarquons dans la Nature, comment il se peut faire que certains corps se meuvent perpetuellement, & sans interruption, que d'autres le reveillent, pour ainli dire, de leur affoupillement, & de leur paresse, & recommencent leur mouvement apres avoir esté long-temps en repos, & que d'autres enfin se diffolvent d'eux-mennes, le diffipent, & s'exhalent.

Et que l'on n'objecte point qu'il est impossible qu'une messe chose soit en messe qui meut, & ce qu' est meu, que tout ce qui est meu est meu par un autre, & ainsi de plusieurs autres Axiomes de la sorte? Car tout cela a bien quelque difficulté chez Ari-Aote, mais non pas chez les Stoiciens quifont mesme la Premiere Cause mo-, bile, mais non pas chez Platon qui fait М

272

l'Ame mobile par soy, mais non pas chez ceux qui font la Matiere mobile d'elle mesine, ou par elle mesine, & qui ne luy cherchent point de principe extrinseque de son mouvement. Aussi estil absolument impossible de concevoir, qu'une chose en puisse mouvoir une autre, quoy qu'elle luy soit presente, & conjointe, si elle demeure immobile en elle mesine, & si elle attend à estre meile par le mouvement d'une autre.

Il est donc plus naturel de dire que dans chaque chose le principe des actions, & du mouvement estant la partie la plus mobile, la plus active, & celle qui est comme la fleur de la matiere, & qui est d'ordinaire appellée Forme, & peut estre conceue comme une contexture tres deliée d'Atomes tres Subtils & tres mobiles; il eft,dif-je,plus naturel de croire que la premiere Caufe mouvante dans les choses Phyliques sont les Atomes, en ce que lorsqu'ils se meuvent d'eux mesmes, c'est à dire par la force perseverante & inamissible qu'ils ont receue de Dieu dés leur creation, ils donnent le mouvement à toutes choses, & sont par consequent l'origine, le principe, & la caule de tous

PRINCIPES. \$73 les mouvemens qui sont dans la Nature; ce qui a fait dire à Lucrece que les premiers Principes se meuvent d'euxmelmes.

Prima moventur enim per se Primordia rerum ,

Inde en qua primo funt corpora cociliatu, Et quass proxima sunt ad vires Principior #773 、

IElibui illorum coecie impulfa ciensur ; Ipfaque qua porrò paulò majora laceffunt. Sic à Principiu ascendit motus, & exis Paulatim nostros ad Sensus.-

C'est à dire que du concours de quelques Atomes il s'en fait premierement de tres petites masses, ou molecules, qui sont veritablement portées d'un certain costé selon l'impetuolité du plus grand nombre d'Atomes, mais dont le mouvement est pourtant rendu plus lent par ceux qui font effort au contraire, & qui agifient transversalement;que se joignant ensuite d'autres Atomes il fe forme des masses un peu plus grandes, & que selon le mouvement de ceux qui se joignent ces masses sont meuës ou plus visse, ou plus lentement; que s'en joignant derechef d'autres, les masses le vont toujours faisant plus Ms

Des PREMIERS 274 grandes, & plus grandes, jusques à qu'elles devienent sensibles, & que leurs mouvemens se puissent observer; que survenant enfin de nouveaux Atomes, & de nouvelles petites masses qui fe joignent, & s'unissent mutuellement, il se forme de là tous les corps naturels foit grands, foit petis, & que ces corps font leurs mouvemens, & leurs actions particuliers selon la contexture particuliere des Atomes; ce qui fait que toute l'action, que tout le mouvement qu'ont les corps naturels, doit estre rapporté aux Atomes.





# CHAPITRE I.

Ce que c'est que Mouvement.

julques icy que l'action des Caufes secondes estoit la mesme

chofe que leur mouvement; comme n'y ayant rien qui puisse agir qui ne se meuve, ni reciproquement rien qui se puisse mouvoir qui n'agisse. C'est ce qu'Aristote semble aussi avoir supposé, lorsqu'il dit qu'il appartient proprement au Physicien de traiter du mouvemet, parceque le mouvement estant ignoré, la Nature, dis-je qui ne se fait paroistre en tien d'avantage que par le mouvement, qui est comme l'effort, & le premier fruit par lequel elle donne à connoître ce qu'elle est. Aussi est-ce pour cela Ma s du Mouvement.

276

que les Sectateurs d'Aristote veulent que l'Estre mobile soit le sujet de la Physique; ce qu'il dit luy-messe plus d'une sois, & principalement dans l'onzieme Livre de sa Metaphisique, où il enseigne que la Physique est une Science qui regarde les choses qui ont en elles messe mes le principe du mouvement.

Je ne repete pas icy que le principe par lequel toutes les choses de la Na-ture, & tous les composez sont meus, semble estre dans ces choses acause du mouvement naturel des Atomes; ensorte que si pendant que les Atomes sont differemment agitez au dedans de quelque corps, il artive que ceux qui font plus mobiles, & plus degagez que les autres, conspirent à faire leur effort vers quelque endroit, ils y poussent tout le corps qui entraine parconfe-quent avec soy le reste des Atomes : Il fuffit de remarquer que nous traitte-rons ailleurs de ces mouvemens qu'on prend pour des especes de changement, & qu'il ne s'agit icy que du mouvement qui est d'ordinaire appellé Local, c'est à dire de celuy que tout ce qu'il y a d'hommes au monde entendent d'abord par le nom de Mouvement, & qu'AristoDU MOUVENINT. 277 te definit l'Alte d'un Estre en puissance, entant qu'il est en puissance, Epicure, Le passage d'un lieu à un autre lieu, & plusieurs de nos Modernes, Vne application succession e d'un corps aux parties des corps voissins; en un mot, de celuy qu'Aristote dit estre proprement appellé mouvement; mais avant que de passe outre, jettons la veuë sur ces celebres Sophismes que quelques Anciens apportoient pour prouver que rien ne se mouvoit, ou qu'il n'y avoit point de mouvement.

Le principal de ces Argumens a deja efté touché, c'est celuy par lequel Zenon soutenoit que le mouvement ne scauroit jamais commencer, parceque, disoit-il, la premiere & prochaine moitié de quelque espace que ce soit devant estre parcourue avant la moitié plus cloignée, & cette premiere moitié ayant dereches une premiere & prochaine moitié, qui par la mesme raison doit estre auparavant parcourue, cette seconde une autre demessire, & ainsi à l'infiny, sans qu'il y ait jamais un premier moment devant lequel on n'en puisse prendre un autre, dans lequel il ne reste une moitié de moitié;

(

278 DU MOUVEMENT. cela fait qu'on ne scauroit jamais entrer dans l'espace, & par consequent que le mouvement ne scauroit jamais commencer

Il pretend par un autre argument qu'un mobil tres-viste, comme Achille, qu'Homere appelle viste des pieds, ne pourra jamais en atteindre un tres lent, comme une Tottue; en ce que n'y ayant aucun moment dans lequel la Tottue parcourt quelque petit espace que ce soit, qu'Achille n'ait besoin d'un moment pour le parcourir, & que dans le mouvement d'Aehille il n'y a pas plus de momens que dans le mouvement de la Tortue; cela fait qu'Achille n'avance jamais tant vers la Tortue, que la Tortue ne le precede d'autant, & qu'ainfiil ne la peut jamais atteindre.

Ce sont là les raisons que Diogene crut ne devoir point refuter autrement qu'en se levant, & en marchant: Et c'estoit à mon avis, en user tres-judicieusement; car Aristote tasche veritablement de les resoudre en disant que les parties du Continu, & par consequent de l'Espace, & du Temps ne sont pas infinis acuellement, mais seuleDU MOUVEMENT. 279 ment en puissance ; cependant il reste toujours de la difficulté, comme on peut voir par ce qui a été dit en parlant de la divisibilité du Continu à l'infiny.

Or ne feroit-il point plus commode, & plus aisé de dire que ces difficultez ne regardent point ceux qui admettent les Atomes, en ce qu'elles n'ont de ses Atomes, en ce qu'elles n'ont de force, & que Zenon ne les proposoir que dans l'hypothese de ceux qui ad-mettent la Quantité divisible à l'in-finy? Et ainsi, n'y devons-nous pasplutost repondre en niant cette infinité imaginaire de parties tant en puissence qu'en acte, & en accor-dant des Indivisibles dant des Indivisibles, non pas Mathematiques, & infinis, mais Phyfiques, & finis ? Car nous avons aussi deja fait voir que cette infinité de parties dans le Continu, & cette indivisibilité Mathematique n'est point en nature, mais que c'est une pure Hypo-these des Mathematiciens, & qu'ainsi 11 ne faut point argumenter dans la Physique en snpposant des choses que la Nature ne connoit point.

Digitized by Google

## CHAPITRE II.

# Du Mouvement Naturel, & Violent.

On fçait que le Mouvement le di-vile d'ordinaire en Naturel, & en Violent; & qu'Aristote qui est l'Autheur de cette celebre division, veut que le Naturel soit celuy dont le principe est interne, le Violent au contraire, celuy dont le principe est externe, enforte qu'on puisse dire que ce qui se meut de soy, ou par soy, est meu natu-rellement, & que ce qui est meu par un autre, est men avec violence : Mais Aristore trouble ensuite luy-mesme la chose, lors qu'il croit, ou plutoft qu'il explique que quelque chose jest meue par un autre, &n est toutefois pas meue avec violence ; & d'ailleurs il naist des difficultez, qui bien qu'elles ne soient en apparence que des questions de nom, doivent neanmoins nous obliger de chercher une notion plus facile, & qui puisse mieux s'accommoder aux termes de Naturel. & de Violent.

DU MOUVEMENT. 28 I C'est pourquoy, il semble qu'il sera plus aile, & plus commode d'entendre par le mouvement Naturel, Celuy qui se fait selon la pente de la Nature, ou sans aucune repugnance, & par le mouvement Violent, Celuy qui se fait contre Nature, en avecquelque repugnance. Ainfi l'ó dira dumouvemét d'un Animal qui marche, qu'il est naturel; parcequ'il se fait avec une certaine propension naturelle, au lieu que s'il marche par un lieu bourheux,s'il monte, ou s'il faute, il fera dit violent;parceque bien qu'il se fasse par un principe interne, neanmoins il ne le fait point sans quelque repugnance ou externe, ou interne : Et au contraire, lorsqu'une bale poussée vole par l'air, son mouvement sera dit violent; en ce qu'il se fait contre Nature, & avec quelque repugnance ou interne, ou externe; mais fi elle eft roulée sur un plan, il sera dit natutelsparcequ'encore que le principe en soit externe, il est toutefois sans aucune repugnance soit interne, soit externe.

Il faut neanmoins remarquer que tout mouvement est naturel de son origine; en ce qu'il vient des Atomes qui se meuvent naturellement, & sans aucune 28z

repugnance; defaçon que s'il y a quel-ques mouvemens violens, cela est accidentaire, & provient de la nature des choles composées; en ce qu'elles sont meües avec repugnance. Et l'on ne doit pas trouver etrange qu'on admette quelque chosede violent dans la Nature; parcoque rien n'eft violent à l'egard de la Nature universelle, mais seulement à l'egard de la particuliere; desorte que si vous estimez qu'il soit naturel que plusieurs choses s'engendrent, vous devez auffi estimer qu'il est naturel que plutieurs choies le corrompér, & foient par consequent meues avec violence; je dis naturel au regard de toute la Nature, laquelle ne peut pas entretenir la suite des generations sans des corruptions, ni par consequent sans faire violence aux Naturesparticulieres.Et molme, quoy qu'on demeure vulgairement d'accord que le mouvement : des Animaux est naturel, il est neanmoins confant qu'il intervient toujours quelque violence, dont la lassitude qui suit peu à peu est une marque evidente.

Au reste, comme le mouvement des Atomes est tres naturel, & qu'il est par consequent tres uniforme, aussi dans les DU MOUVEMENT

282

composez autant qu'un mouvement est naturel, autant femble-t'il eftre uniforme. C'est pourquoy l'Uniformité peut estre prise comme la marque, ou le caractere du mouvement naturel, defaçon que le mouvement Naturel soit defini, Celuy qui est Vniferme; le Violent, Celuy qui est Inegal. Ce qui se peut confirmer par l'Axiome, Que tout ce qui est violent n'est point perperuel; l'uniformité estant comme la fource, & l'origine de la perpetuité, & l'incgalité celle de la cellation; auffin'y a t'il chose au Monde qui en le fortifiant puisse soufrir une augmentation perpetuelle, ou en decroissant une pette perpetuelle; ainfi Finegalité, comme contraire à la perpetnité, est le caractere d'une chose violente, & l'uniformité celuy d'une chose naturelle ; de là vient qu'a l'egard des mouvemens Celestes, la raison pourquoy ils font cenfez naturels eft, qu'ils font auffi cenfez uniformes,& par confequent perpetuels.

A l'egard des mouvemens droits, tels que sont ceux des choses legeres, & des pesantes soit Elemens, soit Corps mixtes, ils doivent estre censez violens; en ce qu'ils font tres-inegaux, & qu'ils

### bu Mouvement.

sont de nulle, ou de tres petite durée : Je ne parle point du feu qui perit en. naissant, ni de l'air qui ne se porte pas plutôt vers le haut que vers le bas; je ne parle, dis-je, point de ces deux Elemens, d'autant plus qu'on demeure d'accord que leur mouvement n'est pas uniforme ; je remarque seulement à l'égard du mouvement des parties de la Terre, & de l'Eau, & universellement de toutes les choses pefantes, qu'il dure trespeu, & de plus qu'il est tellement inegal, & d'une telle augmentation de vitesse dans son progrez, que si nous polons qu'il puisse estre continué, il n'y a point de corps, quelque dur, & compacte qu'il puisse estre; qui ne doive estre dissous, & dissipé en tres-peu de temps, ce qui est une marque evidente qu'il est violent; puis qu'on ne scauroit dire comment un mouvement qui va à la destruction de la Nature, puisse estre. naturel.

# Que le principe du mouvement des choses pesantes est externe.

MAIS, direz-vous, le principe de ce mouvement doit-il donc DU MOUVEMENT. 285 eftre externe? Ouy certes; mais avant que d'en venir à la preuve, il est bon de sçavoir que ce n'est pas fansraison qu'Aristote tasche de reduire à l'Attraction, & à la Pulsion toutes les differentes especes du mouvement qui se fait par un principe externe, veu mesme que l'attraction peut estre rapportée à la pulsion, en ce que celuy qui attire une chose, ne fait que la pousser ou vers soy, ou vers quelque cossé; desorteque si les choses pesantes ne font pas portées vers le bas par un principe interne, leur mouvement se doit faire ou par Pulsion, ou par Attraction.

Cecy fuppolé, je dis que la Pefanteur, ou ce parquoy une pierre, par exemple est meuë, ne peut point estre une qualité propre & naturelle à la pierre pour chercher precisement son lieu, ou entant qu'il est lieu; parce qu'en quelque endroit que soit la pierre, elle a son lieu, & n'en peut occuper un plus grand, ou un plus petit, mais elle doit plutost luy estre donnée ponr chercher la chose qui est dans le lieu vers lequel elle tend. Et pour faire voir que cela est ainsi, imaginons-nous que lors 286 DU MOUVEMENT.

qu'une pierre est dans l'air, Dieu reduise toute la machine du Monde au neant, à l'exception de cette seule pierre; si nous concevons que la pierre change de lieu, vers quel costé di-rons-nous qu'elle doit estre meue? Sera ce vers le haut, ou vers le bas ? Mais il n'y auroit plus alors ni haut, ni bas, & dans l'espace vuide qu'il resteroit, tout lieu luy seroit absolument indifferent. Vous direz peut estre qu'elle seroit portée vers ce poince où estoit auparavant le centre du Monde : Cependant ce poinct n'en seroit plus le centre, & si Dieu reproduisant le Monde etablissoit le centre dans un autre poinct de l'espace, comme si selon la supposition d'Aristote, il mettoit la Terre où est presentement la Lune ; il arriveroit, ce semble, non comme il dit, que les parties de la Terre seroient portées vers le premier lieu, mais qu'elles feroient portées vers le dernier : C'est pourquoy, comme il y a deux choses icy vers lesquelles la pierre feroit portée, ascavoir la Terre, & le lieu de la Terre, il semble qu'elle feroit absolument portée vers la Terre par soy, & vers le lieu de la Terre pat accident

BU MOUVEMENT.

287

Ce qui confirme cecy est, que la Pierre peut bien estre jointe à la Terre, mais qu'elle ne peut toutefois pas occu-per le lieu de la Terre, parceque deux corps ne peuvét pas estre enséble dans le même lieu. Et d'ailleurs la pierre peut eftre d'autant moins portée par soy vers le centre, qu'il ne luy est pas permis, ni à quelque autre corps que ce soit de penetrer jusques là; & quand mesme quelque chose y pourroit penetrer, elle ne pourroit trouver son lieu dans le centre, qui estant un poinct indivifible, ne peut estre le lieu d'une chose qui a de la grandeur : Neanmoins elle y est portée par accident, en ce que tendant vers la Terre par la ligne la plus courte qui est la droite, c'est par accident que nous comprenons qu'une ligne le cette forte estant continuée passe par le centre de la Terre.

Deplus, fuppofez qu'il n'y ait aucune communication entre la pierre, & la Terre, comme il arriveroit fi l'espace qui environne la pierre estoit absolument vuide, & qu'il ne s'ecoulast rien de la pierre vers la Terre, ni de la Terre vers la pierre; croyez vous qu'alors la pierre seroit portée vers le corps de

.

288 DU MOUVEMENT.

la Terre ? Cela n'est pas vraysembla-ble ; parcequ'elle n'en auroit aucun fentiment, & il luy seroit egal que la Terre fust en cet endroit, ou dans un autre, & qu'elle fust, ou qu'elle ne fust pas absolument dans la Nature. Or l'Air estant maintenant entre la pierre, & la Terre, pensez-vous que la pesan-teur de la Terre soit excitée par l'Air pour porter la pierre vers la Terre? Mais ne voyez-vous pas que ce mesme air environne la Pierre de tous costez, & qu'il n'est pas de soy plus propre à l'exciter pour un costé plutost que pour un autre ? Ce que vous comprendrez aussi mieux, si vous supposez qu'il n'y ait autre chose que la pierre, & l'im-mensité de l'Air. Il faut donc, outre l'Air, reconnoitre qu'il parvient quel-que chose de la Terre vers la Pierre, à laquelle il ne parvient rien de sembla-ble de l'autre endroit; c'est pourquoy, outre ce qui est dans la pierre, il se doit faire une certaine transmission de la

Terre vers la pierre par le moyen de laquelle elle foit attirée vers elle. Il en est en cecy de mesme que lorsqu'un Enfant est porté vers une pomme; car il n'est point porté vers cette pomme DU MOUVEMENT. 239 me seulement acause de l'Air qui est entre-deux, mais il est necessaire que la pomme luy transmette ou son image dans l'œil, ou son odeur dans le nez, afin qu'il soit emporté vers elle.

afin qu'il foit emporté vers elle. Mais pourquoy chercher d'autres com-paraisons, puisque nous n'en pouvons apporter de plus propre que celle de l'Aiman, vers lequel le fer tend, non entant qu'il est dans un certain lieu, mais entant qu'il est Aiman ; puiqu'en quelque lieu qu'il soit, il est porté vers luy, & que ce n'est point à l'occasion de l'Air, ou d'un autre corps intercepté, mais parcequ'il luy transmet quelque chose qui l'excite, & le fait venir vers luy. C'est pourquoy je dis, que si cette force par laquelle le fer est porté vers l'Aiman en quelque endroit qu'il soit place, n'est pas tant une qualité qui foit en luy, qu'une qualité qui luy foit imprimée de dehors, il femble auffi que cette force par laquelle la pierre est portée vers la Terre en quelque endroit qu'elle soit placée, n'est pas tant une qualité naturelle à la pierre, qu'une qualité qui luy est imprimée ; & nous n'avons pas moins accoutume pour cela. d'appeller cette force pesanteur, mais TOME II. N

Digitized by Google

. . .

190 DU MOUVEMEME. nous entendons par cette pelanteur, non une qualité qui pousse par dedans, mais qui tire par cehors.

Pour comprendre cecy plus aisement, Pour comprendre cecy plus ailement, foutenez dans voltre main quelque mor-sean de fer d'une pelanteur determinée, par exemple d'une livre ; vous direz fans doute que vous foutenez un corps qui par une pelanteur qui luy est natu-relle est porté vers la Terre, & vous ju-gerez qu'une telle pelanteur est d'une livre ; s'il arrive enfuite que quelqu'un mette fous vostre main une pierre d'Ai-man il est certain que nous experimen mette sous vostre main une pierre d'Ai-man, il est certain que vous experimen-terez que ce morceau de fer pesera beaucoup davantage, & que sa pesan-teur sera de plusieurs livres : Jugesez-nous alors que cette pesantur ajoûtée luy est naturelle ? Cependant elle n'est point differente de l'autre. Vous con-noissez donc par là qu'il peut y avoir vne pesanteur qui ne soit point natu-relle & interne, mais qui soit une force imprimée par un principe externe. Or imprimée par un principe externe. Or pourquoy toute pesanteur ne sera-t'elle point demesme, ou semblable à celle qui est surajoûtée au fer par l'attraction de l'Aiman; & pourquoy n'y en peut-il pas avoir une qui provienne de l'attraDU MOUVEMENT. 291 ction de la Terre ? Ne voyez-vous pas que fi toutes les fois que vous avez foutenu ce morceau de fer, il fust arrivé que la mesme pierre d'Aiman dont vous n'eussiez pas connu la vertu attractrice, eust esté sous vostre main', vous eussiez juré que cette pesanteur du ser luy estoit naturelle ? Et que pensez-vous faire maintenant, quand vous assurez que la pesanteur que vous sentez dans la pierre est naturelle ; puisque toutes les fois que vous avez soutenu la pierre dans vostre main, la Terre à toujours esté dessous, la Terre dis-je, que vous ne servez, ni ne croyiez pas avoir la force d'autirer la pierre ?

Quoy, direz-vous, fi la Terre estoit un grand Aiman, se pourroit-il faire qu'elle attirast le fet plus lentement que ne fait un petit Aiman ? Mais la Terre est toujours d'autant plus puissante que l'Aiman, en ce que non seulement elle attire le fer, mais aussi l'Aiman mesme qui attire le fer; & d'ailleurs l'Aiman tout petit qu'il est, peut avoir une plus grande quantité de rayons attractifs ramassifez, qu'il n'en sort du petit endroit de Terre qui est egal à celuy qu'occupe l'Aiman.

N 2

Digitized by Google

. 292 DU MOUVEMENT.

Il n'est pas necessaire de rapporter ou faire voir icy l'Analogie qui est entre faire voir icy l'Analogie qui est entre le fer, & l'Aiman, puisque nous la de-vons expliquer plus amplement dans un autre endroit; & cette Analogie est telle que je fuis persuadé que le corps mesme de la Terre (excepté cette seule croûte qui est vers la superficie, & qui est differentes al superficie, & qui est differentes alterations) n'est au-tre chose qu'un grand Aiman, & que l'Aiman qu'on tire des Mines n'est autre chose qu'une petite Terre qui provient de la veritable & legitime substance de la Terre. la Terre.

Je dis seulement par avance, que si apres avoir observé qu'un Rejetton qu'on a planté pousse des racines, qu'il germe, qu'il jette des branches, qu'il produit des fueilles, des fleurs, & du fruit, & qu'il fait toutes les autres chofes qu'un Olivier a coûtume de faire, on ne fait aucune difficulté d'assure que ce rejetton à esté retranché de l'Oli-vier, ou de la veritable substance de l'Olivier ; demessie aussi apres avoir mis un Aiman en equilibre, & ayant observé que non seulement il a des Poles, un Axe, un Equateur, des Paral-

DU MOUVEMENT. 293 leles, des Meridiens, & toutes les autres choses qu'a le corps mesme de la Terre, mais aussi qu'il affecte une conformation avec la Terre mesme en tournant fes poles vers les poles de la Terre, & fes autres parties vers les parties semblables de la Terre; pourquoy ne peut-on pas affurer que l'Aiman à esté re-tranché de la Terre, ou de la veritable substance de la Terre?

Et si vous voyez de plus, que ce re-jetton ayant esté coupé en plusieurs parties, chaque partie pousse des raci-nes, germe, & fait toutes les autres cho-ses que fait le rejetton tout entier, & tout l'Olivier mesme; comme vous ne faites point difficulté d'inferer que les parties, le rejetton, & l'Olivier ont une mesme nature, & qu'il y a dans tout l'Olivier une certaine forme, ou Ame qui est en quelque sorte toute dans tout l'Olivier, & toute dans chaque partie de l'Olivier; demesme aulli, quand vous voyez 'un Aiman coupé en plusieurs morceaux, & qu'il y a dans chaque morceau des poles, un axe, un equateur, & les autres choses qui sont dans tout l'Aiman, & mesme dans toute la Terre; rien ne vous peut empescher d'inferer NS

294 DU MOUVEMENT.

que ces morceaux, & l'Aiman messine, & toute la Terre ne soient d'une messime nature, & qu'il y a une certaine forme, ou Ame qui est en quelque sorre toute dans toute la Terre qui est ce grand Aiman, & toute dans chacune de se particules. Ce que je dis par avance, asin que vous compreniez que si la nature de la Terre est la messie que celle de l'Aiman, la force attractrice de l'une & de l'autre peut estre la messie, ou que si elle n'est pas la messie, l'on peut dire au moins qu'elle luy est analogue, ou semblable.

Puis donc qu'il est tres probable qu'il part de l'Aiman des corpuscules qui fervent à son atraction, & que d'ailleurs il seroit ridicule de concevoir que l'Alman transmisseure la substance, soit parcequ'un accident ne passe point d'un sujet dans un autre, ou parcequ'il ne se peut faire d'infinies propagations, comme il s'en devroit faire, & . l'uisqu'il est, dis e, probable qu'il s'ecoule de l'Aiman des corpuscules insensibles qui touchent, affectent, & attirent le Fer qui est eloigné; il est demessive tres probable qu'il s'en ecoule aussi de la Terre D'U MOUVEMENT. 199 qui touchent, affectent, & attirent les choles qu'on appelle pelantes, & qui en sont eloignées.

La difficulté confiste à sçavoir la maniere dont elle les attire. Car quoy qu'on demenrait d'accord non seulement qu'vn corps n'en peut attirer vn autre, s'il ne luy transmet quelque chofe qui luy ferve à l'attirer vers foy, mais aufli que la Terre envoye des corpuscules qui attirent la pierre vers elle; il y auroit toûjours bien de la peine à comprendre de quelle figure ils sont, & de quelle maniere ils peuvent estre les organes ou instrumens de cette attraction; & c'est icy principalement que la conjecture doit avoir lieu, puis qu'il est non seulement difficile, mais impossible de connoître le veritable moyen par lequel is nature interne des choses execute ses admirables operations. Auffi, bice loin de pretendre dire quelque chose de certain, nous n'apportons que de foibles conjectures, à dessein d'inviter les autres à chercher quelque chose de meilleur, & de plus vray (emblable.

Ie sçay bien que Descartes soûtient que la Terre est emportée d'Occident

N 4

en Orient par vne certaine matiete fubtile dans laquelle elle nage, que cette matiere tourne plus viste que la masse de la Terre, & qu'ayant par con-fequent plus d'inclination à s'en eloi-gner que les autres corps groffiers, elle repousse ces corps vers la Terre, et les contraint de s'en approcher. Mais Premierement pour ne m'arrester point à ce qu'il suppose sans aucun fon-dement, Que tout est plein, & que la Terre nage dans vne matiere subtile qui la fait tourner; je ne scais pas com-ment la Terre n'ayant selon luy aucu-ne pesanteur, doit tourner moins viste que cette pretendue matiere subtile. en Orient par vne certaine matiete ne pelanteur, doit tourner moins ville que cette pretendue matiere subtile. Secondement, s'il est vray que cette matiere subtile tende à s'éloigner de la Terre, il semble qu'elle devroit plutôst emporter avec soy & éloigner de la Terre les choses pelantes, par exem-ple vne pierre qu'elle rencontreroit en l'Air, que de les pousser vers elle, & les en approcher. Troisiémement, cette matiere estant meue circulairement à d'entour de la Terre, & ne pouvant par conlequent tendre à s'en éloigner que circulairement, elle ne sçauroit par con-fequent aussi faire tomber vne pierre

DU MOUVEMENT. 297 que circulairement, & jamais perpendiculairement vers le centre. Quatriémement, vne pierre ne tendroit vers le centre en nul endroit de la Terre que fous l'Equateur, par tout ailleurs elle tomberoit felon les cercles paralleles à l'Equateur, & enfin fous les Poles elle ne viendroit, ou ne tomberoit point du tout vers la Terre.

Si la Terre, l'Aiman, les Pierres n'auroient point quelque espece d'Ame?

N E pourroit on donc point soûtenir dans l'hypothese de ceux qui tiennent que la Terre envoye quelque chose à la pierre, & qui crøyent avec Thales, & plusieurs autres Anciens, que la Terre, & la pierre ont vne espece d'Ame pareille à celle qu'ils donnent au Fer, & à l'Aiman ? Ne pourroit on point, dis-je, dans cette hypothese soûtenir que ce que la Terre envoye à la pierre est vne espece analogue à celle qu'vn objet, sensible envoye à la faculté sensitive, & par laquelle l'Animal est excité & attiré ? Que la Terre comme vne espece d'A-N s

Digitized by Google

### 295 DU MOUVEMENT.

nimal, a affez de fentiment pour connoître ce qui luy est propre, ou nuisi-ble ? Qu'elle connoit naturellement que la separation de se parties va à sa destruction ? Qu'elle a en soy de quoy s'en procurer la reunion, c'est à dire des organes propres pour les ramener quand quelque force les en a fepa-rées, & que ces organes font comme de certains rayons magnetiques qu'el-le lance apres la pierre, ou qu'elle rient toûjours tendus jusques à vne certaine distance, soit pour exciter simple-ment dans la pietre l'Ame sensitive qui y est en partie comme dans la Terre, & par la l'avertir, & l'inviter à venir d'elle même se reunir à elle comme à. fon tout, dans lequel elle connoit auffinaturellement qu'elle trouvera son bien, son entretien, & sa conservation, foit pour l'attirer comme parifor-ce à ce tout par le moyen de ser rayons. magnetiques, comme par autant de petis crocs, de petis bras, ou des pe-tites mains insensibles ?

Certainement l'on reconnoîtra enfuite de ce que nous dirons dans tous les Chapitres que nous indiquons en traittant de l'Aiman, que cette opinion

Digitized by Google

DU MOUVEMENT. 299

n'est peut estre pas si ridicule qu'on le pourroit d'abord imaginer. Neanmoins quelque poids que puisse avoir l'authorité des Anciens, & quoy qu'on fist cette Ame vne Ame à sa maniere, & tout à fait differente de la Vegetative, de la Sensitive, & de la Raisonnable, il y auroit toûjours, ce semble, quelque temerité à suivre cette opinion.

D'ailleurs cet organe, ou instrument dont la Terre se serviroit pour attirer la pierre, devant estre continu depuis la Terre jusques à la pierre, par quel moyen pourra t-il s'accrocher, & at-tirer s'il est composé de parties seule-ment contigues, fi lors qu'il est sorty de la Terre il ne luy est point attaché par l'vne de se settemitez, fi s'estant infinut. fi soure voulez, narun de ses infinué, fi vous voulez, par un de ses petis crochets dans les petites anses de la pierre, il n'eft point amené vers elle, & qu'au contraire il soit continuellement poussé en avant ? De quelque maniere certes qu'on prenne la chose, & foit qu'on ait recours aux embrassemens du Fer , & de l'Aimán d'Empodorle , à: l'interception du Vuide de Democrite, & à la fuire du Vuide de Platon, nous trouverons toûjours les mêmes difficultez.

..

#### Soo bu Mouvement.

Toutesfois, s'il nous estoit permis de mesler nos conjectures avec celles des autres, ne pourrions-nous point dire que l'emission continuelle, & successive des corpulcules qui forment les rayons de la Terre, entretient ses rayons dans vne espece de roideur, & que leur . continue, & consecutive substitution, pressement, & puissante pulsion en peut causer la roideur, comme il arrive à l'egard de ces petites verges d'eau qu'on fait passer de force par des tuyaux fort étroits, ou à l'egard des rayons de lumiere qui par la mesme raison sont tenus roides, & tendus, & qu'on ne sçauroit conçevoir estre dardez, & reflechis d'vne autre maniere ?

Certes, demesme qu'entre les rayons Certes, demeime qu'entre les rayons de lumiere qui partent d'un certain poince, & qui traversent les petis pores, ou passages qu'ils rencontrent dans la superficie de l'eau, il y en a toûjours vn qui passe en ligne droite & perpen-diculaire, les autres ne la traversant qu'avec quelque detour, refraction, & inclination vers cette perpendiculaire, de messine aussi nous pouvons conce-voir qu'entre les rayons qui partent de voir qu'entre les rayons qui partent de

DU MOUVEMENT. 301 la Terre, & qui font conftamment repandus en rond, il y en a toûjours vn qui passe directement, & par le milieu de la masse de la pierre, & que tous les autres la traversent avec refraction, & detour vers cette perpendiculaire.

Cecy supposé, nous concevons tres distinctement que tous ces rayons inclinez pressent les petites parties solides de la pierre qui sont proche, & à l'entour de ce rayon perpendieulaire, comme celuy vers lequelestant detournez ils sont tous en particulier leur petite pulsion, en sorte qu'il est impossible que tous ces rayons ains courbez ne pressent les parties de la pierre qui sont contenües dans cet angle de detour, & d'inflection, & qu'ensin par ce pressent elles ne soient poussées vers la Terre ; tous, ces petis rayons qui conspirent ensemble à pousser la pierre vers la Terre, estant comme autant de bras dont les coudes & les articles sont dans ces petis detours.

Enfin, soit que cette attraction se fasse de cette maniere, ou de quelque autre, il est au moins costant qu'il s'en fait quelque-vne, principalement par l'Aiman, duquel tout ce qu'on pourra inferer,

pourra pareillement estre inferé de læ Terre. C'est pourquoy il doit suffire que nous disions que rien ne repugne que le mouvement des choses pesantes, & qui nombent, se fasse par l'attraction de la Terre, en ce qu'il sort d'elle des corpuscules comme de certains organes qui attirent.

Et afin que vous ne doutiez pas que cette emission de corpuscules de la Terre ne soit vray-semblable, conlerre ne foit vray-lemblable, con-cevez que Dieu ait crée, & mis vne pierre beaucoup au delà des extre-mitez du Monde avant qu'il creât le Monde; croyez - vous que le Monde ayant efté crée depuis, la pierre auroit efté auffi-toft portée vers la Terre? Si vous le croyez comme vne chose con-forme aux principes & fuppolitions. d'Aristote, n'est-copas parce que vous reconnoîtrez que la pierre devroit avoir reconnoîtrez que la pierre devroit avoir comme vne espece de sentiment par le-quel elle devroit sentir, ou connoître, pour ainfi dire, en quelque maniere, que la Terre seroit ? Et par consequent n'est-il pas necessaire qu'il se repande quelque chose depuis la Terre jusqu'àu la pierre, afin que la Terre se fasse sen-tic d'elle, ou exprime en elle son senDU MOUVENTENTI 309 timent ? Autrement comment le fentiment de la Terre feroit il excité dans la pierre ? Et par quelle maniere le mouvement feroit il commencé ? Or fila Terre cust envoyé pour lors quelque chose, il est certain que con cut pû être que des corpulcules tres fubtils qui auroient deu traverser ces espaces, exciter le fentiment de la pierre, & l'attirer.

Que si vous croyez que la pierre n'auroit pas esté portée vers la Terre, & qu'elle seroit demeurée dans l'endroit où elle eftoir, n'eft-ce pas parce que vous reconnoissez qu'il n'y auroit eu aucune communication de cette pierre avec que la Terre', & que ne s'érant fait aucune transmission de part, ni d'autre, le sentiment de l'une n'aupoit pû estre imprimé à l'autre, & qu'il en eût été à l'égard de la pierre côme file Monde, & dans ce Monde la Terre, ou son centre n'eust pas esté ? le fais cette supposition, afin que vous com-preniez que si maintenant la pierre en quelque endroit qu'élle foir, est portée vers la Terre, c'est parce qu'elle com-munique avec la Terre, à sçavoir parles corpuscules qu'elle en reçoit, & par lesquels la Terre l'excite, se fait sentir,, 304 DU MOUVEMENT. ou connoître d'elle, l'avertit, & l'invite, pour ainsi dire, à venir se reunir à son tout, ou l'attire, comme nous venons de dire, ou de quelque autre maniere ce que nous expliquerons plus au long ailleurs en parlant de l'animation de la Terre.

# CHAPITRE III.

De l'Acceleration du Mouvement dans les chofes qui tombent, & de la Proportion dont leur mouvement est acceleré ?

C E n'est pas merveille qu'on ait coûtume de rechercher la cause tant de l'Acceleration du mouvement des choses qui tombent, que de la Proportion avec laquelle la vitesse de ce mouvement augmente depuis le commencement jusqu'a la fin, & cependant qu'on ne se mette pas en peine de chercher la mesme cause dans le mouvement de celles qui montent, comme de l'air, ou du seu. Car à l'égard du mouvement des choses qui tombent, DU MOUVEMENT. 305 on a remarqué presque de tout temps, què ce mouvement estant fort foible & fort lent dans son commencement, devient tres-rapide sur la fin; l'experience nous ayant appris que le coup se fait d'autant plus fort, & fait d'autant plus d'impression, que le lieu d'ou la chûte a commencé est haut & elevé: Mais à l'egard des choses qui tendent vers le haut, il n'y a presque qu'Aristote qui en ait parlé, lequel bien loin d'avoir prouvé la chose par l'experience, femble avoir parlé contre l'experience messe.

Car comme nous enfonçons dans l'eau une veffie pleine d'air avec d'autant plus de peine qu'on approche du fond, il est tres - probable que cette messe veffie, & parconsequent l'air se meut depuis le fond de l'eau jusques vers la region de l'air toujours plus lentement, plus on approche de la region de l'air; parce qu'il y a d'autant moins de parties d'eau qui fassent effort sur celles qui se fourrant par dessous la vessie la repoussent vers le haut. C'est pourquoy il est aussi tres-probable que si on suppose que quelque flamme monte dans l'air, & qu'elle parvienne à cette re-

gion imaginaire dans laquelle on place la Sphere du feu, elle fera meije toujours plus lentement plus elle montera, & plus elle approchera de cette Sphere; parce qu'il y aura d'autant moins de parties d'air qui la foufievent

Pour ce qui regarde la Terre, il eft evident qu'Aristore n'a jamais experimenté la chose du monde la plus aisce; alçavoir qu'une pierre, ou quelque au-tre corps qui pesera, par exemple cent livres, ne tombe pas plus viste, & n'atteintpoint la Terre plutôt que celuy qui ne pele qu'une once, quand ils tombent tous deux de la melme hauteur. Il est vray que cela semble estre un Paradoxè à ceux qui ne l'ont pas experimenté; parce qu'il n'y a perfonne qui ne croye que plus un corps est pelant plus il doit descendre viste, la pefanteur estant la cause qui le fait descendre mais nous en dirons la raison plus bas : Cependant comme il est constant que la vitesse du corps qui tombé augmente, tâchons de decouvrir qu'elle est la catfe de cette augmentation.

Aristote ne s'est pas clairement expliqué la desins, mais selon l'intrepretation de Simplicius, il veut que la DE MOUVEMENT. 307 chole qui tombe *fe fortifie par fa propre* sotalité, & acquiere de nouveaux degrez de pefanteurse, qui la fase aller plus viste vers le centre : Mais Aristote, ou fi vous voulez Simplicius devroit dire comment, par qui, & de quelle façon se fait ce surcroist de force, & de pefanteur; & d'ailleurs l'experience fait voir que le corps ne tombe pas plus viste quand on luy ajoute de la pefanteur, & que fi à la pefanteur d'une once on ajoûte par exemple un poids de cent livres, le mouvement n'en sera paspour cela plus viste.

Le mesme Simplicius dir que quelques-uns en rapportent la cause à l'Air qui est au dessous; parce que lorsque la pierre est dans un endroit elevé, elle a au dessous d'elle beaucoup d'Air qui luy ressite, & la soutient, ce qui fait qu'elle est meile plus lentement, & qu'en ayant tonjours moins plus elle s'abaisse en tombant, il est necessaire qu'elle soit meile plus viste. Mais quoyque l'Air puisse neu plus, ou un peu moins ressister, & retarder le mouvemét, neanmoins il ne le peut faire avec une diversité si sensible. Et desait laisse tober une pierre de la hauteur d'une toile, & observez sa vitesse; laissez-la 308 DU MOUVEMENT. enfnite tomber de la hauteur de dix toiles, & quand elle en aura parcouru neuf, observez une autrefois la vitesse avec laquelle elle parcourra la mesme toise, asçavoir la plus basse qu'elle avoit premierement parcourue, & vous verrez que la vitesse est incomparablement plus grande dans ce dernier cas que dans le premier; d'où vous conclurez qu'il faut que cette vitesse provienne d'une autre cause que de l'Air qui ressite au dessous; puisque dans l'un & l'autre cas il y a la mesme masse , ou quantité d'Air au dessous.

Cela estant, & supposé qu'il y ait une vertu Magnetique dans la Terre, enforte que la pierre se porte vers elle parce qu'elle y soit attirée par de petis crochets, & de petites chaines insenfibles, ne devrions-nous point dire que le mouvement de la pierre se fait plus viste proche de la Terre, parceque la force de la Terre est là plus grande, & son attraction plus puissante? Mais si cela estoit, la vitesse de la pierre devroit paroistre la messine à une toisse proche de la Terre, soit qu'elle tombast de la bauteur de cette tois seu-

309 cent; & cependant il est certain que la vitelleelt fort diffeerte das cette derniere toise, selon que la pierre la parcourt. en tombant de plus bas,ou deplus haur.

On peut melme remarquer, que soit qu'on laisse tomber la pierre d'un lieu bas, ou d'un lieu haut, son mouvement est toujours egal dans la premiere toise en l'une & en l'autre chûte, au lieu que si la force attractrice estoit sensiblement plus grande proche, que loin de Terre, elle devroit eftre meue plus viste quand on la laisse tomber proche de la Terre, & plus lentement quand elle en est loin. Je dis sensiblement, parceque cette force estant repan-due alentour de la Terre en forme de rayons, il est certain que ces rayons font en plus grande quantité, & par consequent plus puissans plus ils sont proche de la Terre, mais il n'y a toutefois point de si grande hauteur soit de Tour, soit de Montagne escarpée d'où l'on puisse faire l'experience, où la quantité, & la puissance des rayons paroisse au haut sensiblemét differente du bas. C'est pourquoy cette atrraction paroit veritablement bien estre la vraye cause de ce que la pierre est portée vers la Terre, & de ce que cela se fait par

une continuelle augmentation de vitesse, mais la question est de la manie-re dont la chose se fait.

Conçevez donc vne pierre placée dans le Vuide, ou dans ces espaces qu'on appelle Imaginaires; selon ce qu'on appelle Imaginaires; felon ce que nous avons dit plus haut cette pier-re ne feroit point meue; parce que n'ayant aucune liaifon avec le Monde, que l'on peut meline fuppofer estre re-duit au neant, il n'y auroit à fon égard aucune region inferieure sur laquelle on peut feindre qu'elle deust tomber. Si nous supposons alors qu'on l'attirât, ou qu'on la poussait de quelque côté que ce soit par vn seul petit coup, elle feroit sans doute meue vers ce côté d'un mouvement tout à fait vniforme. d'vn mouvement tout à fait vniforme; d'vn mouvement tout à fait vniforme; parce que n'y ayant point de centre duquel elle pût ou s'approcher, ou s'é-loigner, il n'y auroit aucune raison pour laquelle ce mouvement deust se faire plus vîte, ou plus lent. Imagi-nons maintenant que quand elle seroit dans ce mouvement on luy donnast un second coup egal au premier, elle se-roit alors meue plus viste, non par le desir d'aucun centre, mais parceque le premier mouvement perseverant, &

321

n'estant point detruit, un autre seroit ajoûté qui la feroit necessairement aller plus viste. Supposez qu'on luy en donnast un troisieme, elle seroit demelme encore meüe plus viste, & puis encore plus viste par un quatrieme, & ainfi des autres coups qu'on luy pourroit donner. Car il en est comme d'une boule qui estant sur un plan bien uni, peut eftre meue de maniere par le moindre coup qu'on luy donne, que d'un tres lent mouvement elle en acquiere enfin un tres viste s on luy im-prime plusieurs coups semblables. Et c'est par là que nous faisons concevoir pourquoy, dans une Sarbatane l'on pousse un pois avec tant d'impetuosité par un perit soufle;parceque n'y ayant en toute la longueur du tuyau aucuns poincts dans lesquels les corpufcules du soufle qui le suivent immediatement les uns les autres, n'impriment des coups consecutifs, il faut de necessité que l'imperuofité acquiere toujours de plus en plus de nouvelles forces.

Tout cecy supposé, je dis que lors que la pierre commence de tomber, il est ailé de concevoir cette espece de premier coup, ou d'effort par lequel la

Terre l'attire, & meline que fi ce coup ayant efté donné l'attraction ceffoit, en sorte qu'il ne s'imprimast point d'impetuolité nouvelle ni par la Terre, ni par aucune autre cause, la pierre seroit meue d'vn mouvement vniforme, quoy que d'une telle lenteur, qu'en cinq cent mille ans elle ne tomberoit peut-estre pas de la hauteur de deux toiles; mais parce que l'attraction ne cesse pas,& qu'ainsi qu'elle se fait dans le premier moment, ainsi elle se fait dans le second, dans le troisième, & dans les autres ; il arrive de necessité, que parce que les premieres impetuositez preserverent, & ne sont point detruites par les suivantes, qu'au contraire elles se joignent de telle maniere auec elles qu'elles deviennent vne seule, vnique, & totale impetuosité qui croist d'vne mesme teneur ; il arrive, dis-je, necessairement que le mouvement de la pierre devient plus vîte à chaque moment par l'impetuosité qui se multiplie, & qui augmente, & qu'ainfi la vitesse augmente d'vne mesme teneur.

Dſ

Digitized by Google

du Mouvement. 312

## De la Proportion dont l'Acceleration augmente.

Pour ce qui regarde maintenant la proportion avec laquelle la vitef-fe augmente, il est bon de sçavoir que ce n'est que depuis peu d'années seule-ment qu'on l'a cherchée; car quoy que tous les Anciens ayent observé que la vitesse augmente, neanmoins il ne nous paroit pas qu'ils ayent au-cunement connu le progrez, & la ma-niere dont se fait cette augmentation, ni qu'ils ayent rien tenté la desse, foit par aucun raisonnement, soit par au-cune experience. cune experience.

Il est vray qu'il y a environ foixan-te & dix ans, qu'vn nommé Michel Varro appuyé sur le raisonnement à defini la chose, s'imaginant que le Mo-bile acquiert autant de degrez de vi-tesse qu'il parcourt d'cfpaces, & qu'ain-fi le corps qui tombe, par exemple de la hauteur de quatre toises, & qui a acquis à la fin de la premiere, vn de-gré de vitesse, à la fin de la sconde deux, de la troisiéme trois, & de la quatrieme quatre, devoit estre à la fin 0

TOME II.

34 DH MOUVEWENT.

de la leconde deux fois, de la troisiéme trois fois, & de la quatriéme, quatre fois plus vîte.

Mais cette proportion est principalement descueuse en ce que l'augmentation de vitesse, ou de ses degrez égaux, est veritablemeut comparée avec les especes égaux, mais qu'elle n'est pas en mesme temps comparée avec les momens ou parties égales de temps, sans lesquels la chose ne peut estre comprise; d'où vient que ce n'est pas sans raison qu'Aristore a defini le Mobile vite, & le lent par le temps, le vite, celay qui en peu de temps parcourt an grand espace, le lent celay qui en parceurt on petit dans un long temps.

D'ailleurs, supposons que la chose s'explique par des momens égaux, comme sont par exemple les intervalles des battemens d'Artere, & que la premiere toise soit parcouruë dans le premiere moment; si la seconde est parcouruë deux fois plus vîte que la premiere, & ainsi des autres à proportion, il faudra que cette seconde toise soit parcouruë dans un demi moment, la troisiéme dans la troisiéme partie d'un moment, la quatriéme dans le DU MOUVEMENT. 315 quart d'un moment, & ainfi des autres, de forte que cela iroit incontinent croiffant à l'infini, ce qui est contraire à l'experience, & à la raifon. C'est pourquoy le celebre Galilée a defini le mouvement dont la vitesse se

va augmentant vniformement, Celuy qui fortant du repos acquiert des degrez egaux de vitesse, non dans des espaces egaux, mais dans des temps egaux, de façon que le mobile acquiere autant de degrez de vitesse qu'il s'écoule de momens,ou de parties egales de temps; d'où vient que parles égales de temps, d'où vient que parlant en terme de Mathematique il dit que les degrez egaux de viseffe, ou les viteffes sont comme les temps. Il ajoûte que le nombre des parties egales de l'espace qui font parcourües successivemet, augmentes chaque moment, non selon la progreffion naturelle des nombres un, deux, trois, quatre, &c. mais selon celle des nombres impairs, vn, trois, cinq, sept, neuf, &c. de sorte que si dans le premier moment la pierre tom-be d'une toise, dans le second elle tombera de trois, dans le troisiéme de cinq, dans le quatrieme de sept, dans le cinquième de neuf, & ainli de sui-Q 2

te, ce qu'il l'appuie sur l'experience, & sur la raison.

A l'efgard de l'experience, je laislay, dit il, tomber vne boule de la haureur de cent brasses Florentines (elles valent trente de nos toises) & je remarquay qu'elle parcourut cet espace dans le têms de cinq secodes de minutes, ou dix demi-secondes, avec cette proportion, que dans la premiere demi-seconde elle avoit parcouru vne brasse, dans la deuxiéme quatre en contant la premiere, dans le troisséme neuf, dans la quatrième seize, dans la cinquième vingt-cinq, dans la fixiéme trente-six, dans la septiéme quarante-neuf, dans la huitiéme foixante & quatre, dans la neuvième quatre vingt & vne, & dans la dixiéme toutes les cent brasses, ou trente toises.

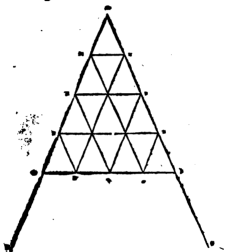
ou trente toiles. Or quoyque nostre Autheur n'en ait pû faire l'exprience d'une si grande hauteur, neanmoins il a toujours trouvé la mesme proportion en laissant tomber une boule dans un tuyau de verre qui estoit incliné, long de deux toiles, & divisé en cent parties egales : 11 est vray que la boule qu'on laisse tomber dans un tuyau incl né tombe plus len-

DU MOUVEMENT 317 tement, mais elle tombe pourtant avec la mesme proportion d'augmentation de vitesse que celle qui tombe en ligne perpendiculaire.

Il est mesme etonnant qu'ayant decrit sur une muraille un cercle qui tou-che le pavé par un des poincts de sa circonference, & appliqué au poinct du contact en ligne perpendiculaire un tuyau de verre aussi long que le diametre dudit cercle, & plusieurs autres plus cours qui de ce mesme poince du contact parvienent de costé & d'autre à differens poincts de la circonference; on remarquera que toutes les boules qu'on laisser tomber en mesme temps dans tous ces differens tuyaux, artiveront ensemble & en mesme temps à ce poin& du conta&. En un mot l'Experience favorise absolument l'opinion de Galilée.

Quant à la Raison, si l'on suppose que l'accroissement de vitesse se faise avec uniformité, comme il n'y a rien qui nous persuade du contraire, il est impossible de trouver une autre propor-tion que celle que nous venons de dire; puisque de quelque vitesse, ou lenteur qu'on suppose que la premiere toise est 0

318 DU MOUVEMENT. parcourue, il est necessaire que dans le temps egal qui suit il y en ait trois de parcourues, & dans le temps pareil qui suit cinq, & ainfi du reste; c'est ce que nons avous acoutumé de faire entendre par la Figure suivante,



dans laquelle les parties egales des coftez distinguées par des poinces d'egale distance, representeront les temps, c'est à dire les momens de temps egaux, ou coulans de messente teneur; ces messes parties les Vites croissantes unifor-

319 mement, ou qui s'acquierent uniforme 11 ...... ment ; & les triangles les parties ega-۲<u>۲</u>. les de l'espace, ou de la hauteur que le corps pesant qui tombe d'un mouve-ment uniformement acceleré parcourt. Car cecy supposé l'on entendra aise-ment d'ou vient que dans le premier . سوری temps ils s'acquiertun degré de vitesse, & qu'un espace est parcouru ; que dars le second il s'acquiert un sutre degré, qui joint avec le precedent soient deux, & que trois espaces cependant soient parcourus; que dans le troisieme il s'acquiert un autre degré, qui joint aux deux premiers soient trois, & que cependant cinq espaces soient parcourus; que dans le quatrieme il s'acquiert aus un autre degré, & que cependant sept espaces soient parcourus, & ainsi de-suite. L'on pourra aussi entendre comment il se fait que les vitesses, comme parlent les Mathematiciens apres Galilée, sont dites estre comme les temps,& les espaces parcourus depuis le commencement comme les quarrez des temps.

Quant à la cause Physique, nostre Autheur avoit autrefois pensé qu'elle se devoit tirer conjointement de l'at-ถ

220

DU MOUVEMENT

traction de la Terre, & de l'impulsion de l'Air; mais il reconnut que l'air n'ayde pas davantage la Viteffe qu'il l'empeche, & que la chose peut estre expliquée plus commodement par l'attra-ction seule de la Terre. Et defait, la Terre agissant dans le premier movent, le Mobile acquiert un degré de viteffe,& parcourt un espace ; & parceque dans le second, & egal moment la Terre agit encore , le Mobile acquiert un autre degré de vitesse, & parcourt trois espaces, alçavoir l'un par le degré qui s'acquiert cependant successive-ment, & les deux autres par le degré acquis qui persevere, & qui vaut deux fois autant que le degré qui s'acquiert, parcequ'il est complet & entier dés le commencement du moment, celui qui s'acquiert n'estant complet qu'a la fin; & par une semblable raison il acquiert encore un autre degré de vitesse dans le troisieme moment, & parcourt cinq espaces, un acause du degré qui stacquiert cependant, & quatre acaule des deux degrez qui perleverent, & ainfi des autres; d'ou suit ce progrez Ari-thmetique de nombres impairs un strois, . cinq, lept, neuf, &c.

32I

Au reste, pour ne pas m'arrester à par-courir tout ce que l'on peut aisement inferer de cecy, je remarque seulement que par là on peut rendre raison pourquoy deux pierres, ou deux autres corps de melme matiere, de plomb, par exemple, & de mesine figure, l'un pesant une once, & l'autre cent livres, tombent en mesme temps, & touchent la Terre au mesme moment quand on les laisse tomber d'une mesme hauteur.Car cela apparemment ne vient que de ce que le plus petit corps ayant une moindre quantité de parties, il a besoin d'une moindre quantité d'organes ou in-Arumens pour (ftre attiré; peu d'organes estant autant sulfisans pour attirer peu de parties, que beaucoup d'organes pour en attirer plusieurs ; desorte que l'espace qui doit estre parcouru par l'un & l'autre Mobile estant egal, il peut estre parcouru par l'un & par l'autre dans le mesme temps,

Remarquez que j'ay dit deux corps de melme matiere, parcequ'autrement il pourroit y avoir quelque difference: Je dis quelque difference; car quand on prendroit deux boules de differente matiere, & de differente pelanteur,

ر ن

mais d'un mesme & egal circuit , commais d'un meime & egal circuit, com-me par exemple fi l'une effoit de plomb, & l'autre de cire, il y auroit bien à dire que celle qui feroit la plus pefante def-cendît plus vifte à proportion qu'elle feroit plus pefante; & defait, que l'une foit dix foix plus perante; ce derait, que i une foit dix foix plus perante que l'autre, elle ne touche pas pour cela la Terre dix fois plutoft quand on les laisse tom-ber ensemble; mais la plus perante ve-nant à toucher la Terre en tombant de la hauteur de dix toises, la moins pela hauteur de dix toiles, la moins pe-fante n'en est pas à peine eloignée d'un pied, bien loin d'en estre eloignée de neuf toises. Or la raison pourquoy la moins pesante tombe avec tant de vi-tesse, est la mesme que celle que nous venons de dire de la petite bale de plomb ; parce qu'encore que celle là ait un plus grand circuit, elle a toute-fois moins de parties de matiere, & fi elle est un peu plus tardive, cela se doir principalement rapporter à l'air de desprincipalement rapporter à l'air de def-fous qui refiste, comme estant en trop grande abondance à proportion de la vertu qui attire, ce qui n'arrive pas dans la plus petite bale de plomb; & c'eft ce qui fait qu'un morceau de liege, une paille, une plume, & autres choies

BU MOUVENENT. 313 de cette nature tombent encore plus lentement.

### CHAPITRE IV.

## Du mouvement des choses qu'on jette.

On est principalement en peine de servoir par quoy les choses qu'on jette sont meües quand elles sont sepa-rées du moteur. Aristote, Simplicius, Themistius, & quelques autres disent qu'elles sont meues par l'Air, qui estant premierement meu par le moteur conjointement avec le mobile, pousse en mesme temps le Mobile, & l'Air prochain, lequel eftant meu reprend & chain, lequel estant meu reprend œ refferre le mobile par derriere, le pouf-fe en avant, & avec luy l'air anterieur, & ainfi defuite, julques à ce que la pulfion estant peu à peu ralentie, le mouvement cesse, & le corps jetté de-meure enfin en repos. Les autres pre-tendent qu'elles sont meües par une vertu impresse, c'est à dire par une qua-biré qui est de relle maniere imprimée lité qui est de telle maniere imprimée par le moteur, que n'estant pas inde-

lebile elle se ralentit dans le progrez, & perit enfin entierement, ce qui fait que le mouvement s'affoiblissant peu à peu, & s'evanouissant enfin entierement, le mobile se trouve en repos. Mais sans perdre le temps à quantisé d'Objections qu'on pourroit faire aux uns & aux autres, voyons si nous ne pourrions point trouver quelque chose de plus vraysemblable.

Pour cet effet il faut icy supposer,ou plutost expliquer plus amplement ce que nous n'avons touché ailleurs qu'en passant, ascavoir si une chose demeurant immobile en peut mouvoir une autre? Mais comme nous ne parlons point icy de Dieu dont la vertu est infinie, qui est par tout, & qui par un fimple acte de favolonté peut créer, mouvoir, & de-truire toutes choses; il semble estre evident qu'il n'y a rien de fini, & principalement de corporel, (car il s'agit icy des corps feulement ) qui puisse mou-voir quelque chose s'il n'est meu luy mesme ; cela certes est incomprehenfible, & non seulement il est difficile, dit Platon, mais mesme impossible que guelque chose puisse imprimer du mouve mene sans avoir en soy quelque mouve ment \_

DU MOUVEMENT. 525 La raison est, que tout ce qui meut agit, & que tout ce qui agit est en mouvement, puisque selon Aristote messue l'action, & la passion sont une messue chose avec le mouvement.

D'ailleurs le moteur, comme dit le mesme Aristore, & le mobile doivent estre ensemble, ou se toucher; parceque soit que le moteur pousse, soit qu'il attire, qu'il eleve, ou qu'il roule, il faut de necessité qu'il imprime de la viggur au mobile, & il ne luy en peut imptimer s'il ne le touche. En ef-fet, supposez qu'il touche, & qu'il n'ait ni vigueur, ni mouvement, ce ne sera qu'un contact, & rien de plus, & comme il sera luy mesme sans mouvement, ainsi le mobile demeurera fans aucun mouvement. Aufli voyons-nous que plus le moteur a de mouvement quand il touche le mobile, plus il le pousse loin, ce qui fait voir qu'afin qu'il le pousse tant soit peu, il doit du moins avoir tant soit peu de mouvement.

Je sçais bien qu'Aristote distingue trois choses dans le mouvement, asçavoir le mouvant lequel, comme l'homme; le mouvant par lequel, comme le baston; de le mobile, comme la pier-

re, & qu'il enfeigne que la pierre est meüe, & ne meur point, que le bafton est mea, & qu'il meut, & qu'enfin l'homme meut, & n'est point meu; mais il est evident qu'il ne demontre pas pour cela l'immobilité de celuy qui meut. Car à l'egard de ce qu'il dit qu'autrement il faudroit proceder à l'infiny, cela ne s'ensuit pas; parceque le mouvant *lequel*, comme l'homme, pourroit estre meu par soy-mesme. Ioint qu'il est plus clair que le jour que le bras, ou la main est necessairement meüre avec le baston, & que le mouvant doit pat consequent luy mesme estre meu.

Et dites fi vous voulez que le bras, ou la main est le mouvant par lequel; dites mesme que tout le corps, ou les muscles, ou les nerfs, ou les esprits font le mouvant par lequel, & cela afin que parvenant à l'Ame, vous puissiez dire qu'elle est le mouvant lequel; vous ne pourrez toutefois point comprendre que l'Ame estant immobile puisse mouvoir, & non seulement par accident, comme quand un Marinier est emporté par le mouvement du Navire, mais aufsi par so, comme quand ce messe Ma-

327 rinier se meut luy-mesme pour mouvoir la rame par laquelle le Navire est meu. Et certes, demesme que le Navire dans une Mer tranquille ne feroit point meu,& que le Marinier ne seroit point meu avec le Navire par accident s'il n'avoit point luy-mesme de mouvement par lequel il pouffast le Navire; de mef-me auffi le corps ne seroit point meu, ni l'Ame ne seroit point meue par accident par le mouvement du corps, si l'Ame mesme n'estoit agitée par un mouvement par lequel elle poussait le nouvement par requer ene pounait le corps. Et c'est apparemment ce qu'A-ristote avoit en veüe lors qu'enseignant que le premier Moteur meut estant im-mobile, il enseigne en mesme-temps qu'il meut non pas Phisiquement, ou en imprimant effectivement du mouvement, mais Moralement seulement, ou, pour nous servir de ses propres termes, comme fin, comme ce qui est aimé, ce qui est desiré. d'où l'on doit inferer qu'estant icy question de la cau-fe Physique, & efficiente du mouve-ment par lequel une chose est jetté, fi sien ne peut absolument estre jetté, fi celui qui jette ne touche la chose jettée, ne la pousse, & n'est meu luy-mesme.

Or il faut non seulement que le mo-

Digitized by Google

128

**318** Bu Monvexent. teur foit meu en un poinct, ou julques à ce poinct de l'espace où il commen-ce de toucher premierement le mo-bile, mais aussi qu'estant adherant au mobile jusqu'a un certain endroit, il foit meu avec luy, enforte que nous concevions que par cette adherance il fe soit fait comme un seul & unique corps, & comme un feul & unique mouvement du moteur, & du mobile. Car le mouvement qui est dans le mo-bile tandis qu'il demeure conjoint au moteur qui l'accompagne julqu'a un certain endroit, est comme une espece d'apprentisage par lequel le mobile apprend à continuer le chemin qu'il a commencé avec le moteur soit vers le haut, soit vers le bas, en travers, le haut, soit vers le bas, en travers, obliquement, en rond, lentement, avec vitesse, &cc. selon que le mo-teut l'aura conduit avant que d'en estre separé. De là vient que lors que la main jette une pierre, vous vo-yez que le mouvement commence dans la pierre avec la main qui avance jusqu'a un certain endroit, & aprés que la main est retirée vous reconnois-sez qu'on ne luy imprime point de mouvement nouveau, mais seulement gue celuy qui est commence continue que celuy qui est commencé continue

itized by Google

C'est pourquoy il ne faut point, ce semble, se mettre en peine de chercher la vertu, ou la force qui ait elté imprimée par le moreur, & par laquelle le mouvement le fasse, puis qu'il n'a rien esté imprimé autre chose que le mou-vement qui a deu estre continué julqu'à un certain espace , & qu'il faut chercher la force motrice, non qui false que le mouvement presevere, mais qui ait fait qu'il doive preseverer. Car il n'y a dans le mobile que la vertu passive au mouvement, & la force active nese doit chercher que dans celuy qui meut : desorteque fi nous disons ordinairement qu'il y a dans le mobile une force imprimée, nous ne pouvons concevoir que ce foit autre chose que l'impetuosité, ou le mouvement mesure.

Je ne m'arrefte point à dire que le mouvement ne s'imprime qu'entant que le mobile n'a pas tant de force pour refifter que celuy qui meut en a pour pousser, & que celuy qui meut devant occuper son lieu, il le containt de ceder, & d'aller ailleurs: Je remarque seulement que lorsque la chose jettée est poussée, le moteur ne la touche veritablement que par les

330

feules parties exterieures, ou superficielles, mais toutefois que ces parties poussent en dedans leurs voisnes, celles-ci les autres, & ainsi de suite jusqu'à la superficie opposée; & c'est ce que nous môtre l'experience qu'on fait dans une longue Poutre, en ce qu'un petit coup qu'on donne à une de les extremitez est entendu par celuy qui a l'oreille à l'autre extremiré, ce qui n'arriveroit assure propagation du coup selon toute la longueur de la Poutre.

Or je fais cette remarque afin de pouvoir inferer qu'il femble que par l'impetuosité qui le fait au poinct du contact, & dans ce petit espace de temps auquel le moteur demeure adhorant au mobile, il se fasse une certaine tension & direction de parties vers la region apposée, & qu'ainfi il se forme comme destendons ou des fibres dont la plus puissante est celle qui passant par le centre de pelanteur, est devenuë comme l'axe. En effet, nous voions que fi ce centre n'est droit dans le milien du corps qu'on jette, ou en devant, il se fait incontinent un roulement, & que la partie dans laquelle il est prend

DU MOUVEMENT. 331 le devant, desorte qu'elle s'en vole la premiere, comme estant davantage selon la direction des fibres : Ce qui ne fe peut faire que le corps ne soit quel-que peu detourné du but vers lequel l'impetuosité sembloit selon le centre de grandeur, & selon l'axe estre dirigée, d'autant que le centre de pesan-teur vers lequel un plus grand nombre de fibres concourent reliste, detourne les fibres, & les fait incliner d'un autre costé, se faisant un nouvel axe felon lequel se fait ensuite la direction des parties, & du mouvement : D'où vient que si vous voulez tendre droit au but avec la main, ou avec un arc, il faut ou choisir un Globe d'une matiere uniforme, ou mettre en devant la partie la plus pesante du corps qu'on veut jetter, autrement le detour se fera selon la ligne où sera le centre.

J'ajoûte que vers quelque endroit que le corps qui a esté jetté tende, toutes les fibres suivent la direction de l'axe, ou se font paralleles, ensorte que s'il change plusieurs fois son centre, autant de sois l'axe, & les fibres le suivront. Ce que je dis acause du

mouvement de roulement, & acaufe de la courbure de la ligne que la chofe qu'on jette decrit foit en montant, foit en descendant. Mais cecy soit du seulement en passant, afin d'insinuer pourquoy le mouvement qui a esté une fois imprimé vers un certain endroit est plutost continué vers cet endroit là que vers un autre; & pour avertir en messant mouvement à une plume, à une eponge, & autres choses semblables; parceque leurs fibres sont interrompues, & ne peuvent par consequent pas estre dirigées avec le centre de pefenteur demessime que dans les autres corps plus solides.

## Du mouvement perpetuel d'u**ve** boule alentour du Globe de la Terre.

R Eprenons icy la pensée que nous avons eue plus haut touchant une pierre qui seroit placée dans cette immensité des espaces Imaginaires. Nous avons dit que si quelqu'un la poussoit, elle iroit du costé que se sesoit fait le poussement, que son mou-

DU MOUVEMENT. 335 vement seroit vniforme, & qu'il se feroit à proportion de la lenteur, ou de la viteffe de l'impulsion, & perpetuellement selon la mesme ligne ; en ce qu'il n'y auroit aucune cause qui la detournaft, ni qui hastast, ou retardast fon mouvement. Nous disons maintenant que si l'on observe qu'une boule poussée legerement sur quelque long plan bien poli, & dressé au niveau, est meue vniformement, & ne peut presque cesser de se mouvoir, l'on doit conjecturer de là, que supposé que la superficie de toute la Terre fust parfaitement polie, & dressée au niveau, & que la boule qu'on placeroit dessus fût auffi parfaitement polie, & tonrnée, compacte, & d'une matiere vniforme; il arriveroit que n'y ayant point d'air autour de la Terre, cette boule qui auroit esté vne fois poussée en roulant feroit meue vniformement,& qu'avant achevé vn circuit elle en commenceroit vn autre, ou plutost continueroit le mesme, & qu'ainsi elle conserveroit un mouvement perpetuel, & qui ne cesseroit jamais ? Et il n'y a pas sujet de s'étonner de cela, puis qu'aucunes par-ties de la boule en roulant ne tendent,

DU MOUVEMENT. 334 & ne s'abbaiffent de haut en bas vers & ne s'abbailient de haut en bas vers le centre de la Terre, qu'il ne s'enleve tout autant de bas en haut à l'opposite du centre, de sorte que le faisant con-tinuellement vne compensation, le messement doit perseverer per-petuellement, tât qu'il n'y a ni pête qui le hâte, ni hauteur qui le retarde, ni ca-vité dans laquelle apres quelques allées & venües de part & d'autre ils'arrête. J'ajoute que cet espace où nous somes, & au travers duquel une pierre est jet-J'ajoute que cet espace où nous somes, & au travers duquel une pierre est jet-tée, n'étant pas absolument vuide, mais qu'y ayant outre le corps de l'air des rayons terrestres, & magnetiques re-pandus par tout, la pierre ne peut être meue ni en droite ligne, ni vniforme-mement, ni longtemps : Car comme du moment que lemoteur la laisse aller elle est attaquée par ces rayons ou pe-tis crochers, magnetiques de la Terre tis ctochets magnetiques de la Terre, il ne se peut qu'elle ne soit peu à peu detournée de la ligne droite, qu'elle n'a-vance moins vîte, & qu'enfin elle ne parvienne à la Terre, & ne cesse de se

Ainfi, quand on demande quelle eft la cause corruptrice de la vertu imprimée, parce que par la vertu impri-

mouvoir.

DU MOUVEMENT. 335 mée nous ne devons concevoir autre chose que le mouvement, il est constant que la cause qui ralentit le mouvement, & qui le contraint enfin de cesser, est l'attraction mesme de la Terre : D'où vient que nous inferons que tout mouvement qui a été vue fois imprimé est de soy, ou de sa nature perpetuel, & qu'il ne diminue, ou ne cesse que par l'action d'une cause externe.

petuel, & qu'il ne diminue, ou ne cesse que par l'action d'une cause externe. Il faut donc remarquer que dans cet espace qui est occupé de la sorte que nous venons de dire, il ne scauroit proprement le faire aucune projection droite, ou en droite ligne si ce n'est ou vers le haut, ou vers le bas, & en ligne perpendiculaire; parce que soit qu'elle se fasse obliquement, ou horisontalement, elle commence d'abord d'estre detournée; ce n'est pas que le detour, ou la courbure soit sensible dans vne petite distance, & principalement dans vn mouvement viste, tel qu'est celuy d'une fleche, ou d'une bale de moulquet; mais c'est qu'il n'y a ni aucun poinct de lieu, ni aucun moment de temps dans lequel le mobile ne soit attiré vers le bas, & qu'il n'y s point de raison pourquoy il doive

commencer à eftre detourné au fecond, au troifiéme, ou au quatrième moment plutoft que dans le premier. C'eft pourquoy il nefaut pas s'arrefter à ce qu'on dit ordinairement des Tireurs, qu'ils tendent drois au but dans vne certaine diftance; parce qu'ils prennent vne diftance dans laquelle ce detour eft infentible, encore qu'il foit quelquefois effectivement plus grand que l'epaifleur d'un, ou de plufieurs poils, & quelquefois mefine d'un doigt, & de plufieurs doigts. Il faut auffi remarquer, que qu'and on jette vne pierre vers le haut, non pas directement, mais obliquement, fon mouvement peut eftre confideré

Il faut auffi remarquer, que quand on jette vne pierre vers le haut, non pas directement, mais obliquement, fon mouvement peut eftre confideré comme meflé, ou composé du mouvement perpendiculaire, & du mouvement horifontal; du perpendiculaire, entant qu'il se fait vers le haut, ou vers le bas; de l'horifontal, entant qu'il se fait selon le plan de l'horifon; & d'autant que plus il tient du perpendiculaire, moinsil tient de l'horifontal, & qu'ainfi sa hauteur peut eftre de cinquante puchs, & sa la latitude d'un seu ligne qui est decrite par ce mouvement ne

DU MOUVEMENT. 337 ne peut estre circulaire, mais parabolique, comme Galilée l'a demontré, & pareille à celle que les Geometres decrivent par la coupe d'vn Cone fait paralellement à l'autre costé qui demeure entier.

## Des diverses compositions de mouvement dans un Navire qui va.

L faut de plus remarquer, que cette composition de mouvemét paroit vifiblemét à l'égard d'une bale que vous tiendrez à la main dans un Navire ; car si le Navire est meu, & que vous teniez simplement la bale, il n'y aura en la bale que le seul mouvementhorisontal, alçavoir le mouvement par lequel le Navire vous mouvra, vôtre main, & la bale : Et demesme si le Navire, est en repos, & que vous jetticz la bale vers le ham, il n'y aura que le perpendiculaire : Mais si le navire est meu, & que vous jettiez la bale vers le haut, alors le mouvement sera mellé, ou composé de l'un & de l'autre; car la bale sera portée obliquement, & decrira une ligne parabolique par laquelle elle montera, & II.

TOME

descendra, & avancera cependant sur l'horison. Il est vray que vôtre cril n'apercevra que le perpendiculaire ; parce que l'horisontal estant communà la bale, & à vostre ceil, & la bale avançant autant que vostre ceil, elle est toujours au deslus de vostre ceil, & paroit constanment dans la unstrae ligne perpendiculaire; mais celus qui fera sur le rivage fans se remuer, ou dans un autre Navito arcesté, appércevra de plus le mouvement horisontal.

Pour mieur concevoir cecy, jettez la bale vers le haut le long du unes, sc vous verrez qu'elle touthone au pied du mas, foit que le blavine n'aille point, loit qu'il aille de quelque vitefle que vous puissier l'imaginer; & partant fi le Navite n'allaut point, elle decrit tann en montant qu'en defeendant une ligne dreite, n'effedimes meceffaire que le Mavire allant, olle decrivé en l'Air une ligne combe, laquelle ne paroitra veritablement pas telle à vos yeur, ni aux yeur de reux qui feront avec vous dans le mesme Navire, mais qui pourta meanmoins eftre observée par celuy qui fera en DU MOUVEMENT. '359 repos hors du Navire.

Le mesme arrive par proportion à l'egard d'une bale de moulquer qui bien qu'elle semble estre tirée droit, ou en droite ligne acause de la rectitude du canon, est toutes en ester tirée obliquement; parce que ne pouvant pas passer dans un certain temps, quoy que tres court, le poince de l'Air dans lequel elle est en sortant du canon ne peur être dans la mesme ligne perpendiculaire avec eeluy dans lequel elle estoit quand elle partoit du sond, acaufe que le canon a tant soit pen avancé, quoy qu'insensiblement dans ce peu de temps par le mouvement du Navire.

Il faut remarquer en troifieme lieu, qu'il est etonnant, qu'y ayant une double force imprimée, l'une par vostre propre effort, & l'autre par le transpore du Navire, l'une ne detruise point l'autre, mais que l'une & l'autre parviene à son but conjointement comme separement. Car la bale monte aussi haire soit que le Navire soit meu, soit qu'il se repose, & soit qu'elle decrive ane ligne droite, ou une demi-parabolique, & deplus, elle n'avance pas moins se-

lon l'Horison soit qu'elle soit portée par le seul mouvement du Navire, soit que vous la jetticz directement vers le haut.

Il est vray qu'il faut plus de force pour que la bale jettée du pied du mas qui est transporté parvienne au haut, que quand elle est jettée du pied du mas qui est en repos, puisque la ligne demi-parabolique qui est decrite est plus longue que la perpendiculaire, mais cette force est aussi en essent plus grande; car quoyque vostre essont foit egal dans l'un & dans l'autre cas, neanmoins il luy survient une force qui vous est imprimée, & à vostre bras par le Navire qui est transporté, quoyque vous ne la sentez pas.

Vous comprendrez mieux la chole fi vous laissez tomber la bale du haut du mas sans aucun effort; cat puisque foit que le Navire ne se mouve point, ou qu'il se meuve, elle tombe toujours au pied du mas, il faut que le mouvement du Navire luy imprime une force, ou le mesme mouvement par lequel & le mas, & vostre main sont affectez quand vostre main laisse tomber la bale; puisqu'il faut qu'elle decrive une

DU MOUVEMENT. 341 ligne demi-parabolique plus longue que la divite qu'elle decritoit si elle tomboit le Navire estant en repos.

Et il arrive de là, que si vous jettez une bale avec une sorce egale de la pouppe à la proue, & en suite de la proue à la pouppe, vous imprimez un coup plus violent, & plus viste de la pouppe à la proue; parceque l'impe-tuofité du Navire est ajoûtée à vostre effort, & que cette mehne impetuolite luy est ostée par le Navire qui retire vostre main quand vous jettez la bale de la prouë à la pouppe. Car encore que la bale fasse autant de chemin de Pun & de l'autre costé sur les ais du Navire, il n'en est toutefois pas demelme à l'egard de l'Air;& encore que celuy qui seroit frappé estant dans le Navire, reffentist le coup egal de part & d'autre, il ne le sentiroit neanmoins pas egal s'il estoit quelque part en repos sur le rivage hors du Navire.

Il faut enfin remarquer que de tout cecy l'on prouve que le temps que la bale jettée vers le haut employe à monter, eft egal à celuy qu'elle met à defeendre ; autrement lorsque le Navire allant la bale est jettée le long du p

342 DU MOUYEMENT. mas, elle ne demeureroit pas continuellement comme elle fait soit en montant, soit en descendant dans la mesme distance du mas, mais ou elle l'abandonneroit, ou elle en seroit abandonnée.

Delà il s'ensuit Premierement, que la vitesse diminue en montant par la melme proportion qu'elle augmente en descendant

Secondement, qu'a cause que vostre effort clant egal, le mouvement ajoùté par le Navire peur eftre ou plus fort, ou plus foible, selon que le Navire est transporté ou plus viste, ou plus lentement, les lignes paraboliques sont veritablement plus grandes, ou plus petites, & les mouvemens lans l'Air ou plus vistes, ou plus lents, mais qu'ils le font tous neanmoins dans un temps egal , parceque les temps qui font employez dans rous ces mouvemens sont egaux à celuy que la bale employeroit en montant simplement, ou en descendant fi le Navire estoit en repos.

Troisiemement il semble suivre de là une chose qui est autant veritable, qu'elle paroit d'abord incroyable; c'est que si du haut d'une Tour on tiroit un

DU MOUVENENE. 343, Canon qui fult braqué horifontalement, le boulérqui en fortiroit, quelque loin qu'il puit estre poussé par la force de la pousse, pasviendroit aussitost à la Terre que celui qu'on laisserit simplement tomber à plomb du haut de la mesme Tour, la pesanteur du boulet, c'est à dire cette force qui le porte vers le bas, & l'impetuosité qu'il a receeu de la pousre ne se detruisant point l'une l'autre.

#### Merucilleuse proprieté du Monvemene.

IL faut enfin remarquer une chole qui est tout à fait etonnante, asçavoir que de ce double monvement qui en compose un oblique, celuy qui est perpendiculaire ne soit pas uniforme, sa vitesse diminuant en montant comme elle augmente en descendant, defaçon qu'en parties egales de rempe des espaces toujours plus petis vers lo haut, & vers le bas toujours plus grandssont parcourus; il est, dis-je etonnane, que cela arrive de la sorte, à l'egard du mouvement perpendiculaire, & cependant que celuy qui, est horisontal soit.

P

344

DU MOUVEMENT.

parfaitement uniforme, ou d'une pareille vitesfe, ensorte qu'en temps egaux des espaces egaux selon la longueur de l'horilon sont parcourus. Cependant il est constant que cela se fait ainsi, parceque si le Navire allant uniformement, & la pierre estant jettée vers le haut selon la longueur du mas, le pied du mas d'ou la pierre a esté jettée parcourt cependant dans l'Air vingt pas, il faut certes que la pierre avance uni-formement selon l'hotison dans tous les pàs, & non pas plus viste dans l'un que dans l'autre, autrement elle ne se tiendroit point ainsi toujours à la melme distance du mas, ce qu'elle oblerve neanmoins constamment. Ce qui trompe aisement, c'est que sur la fin de la montée, ou au commencement de la descente, le mouvement est tres lent ; mais aussi il faut prendre garde, que la courbure, ou la conformité avec l'horison est alors plus grande, comme plus bas, où le mouvement est plus rapide, la courbure est plus petite, & par consequent la conformité avec la perpendiculaire plus grande; de forte que toute l'inegalité est dans le progrez vers le haur, & vers le bas, y ayant

BU MOUVEMENT. 345 toujours cependant une uniformité parfaite eu egard à l'horison.

## S'il y a du Repos dans le point de la Reflection.

De tout cecy je conclus, que puis que la chose qu'on jette set meije inegalement entant qu'elle tend vers le haut, ou vers le bas, & non entant qu'elle avance selon l'horison; je conclus, dil-je, ce que l'on doit repondre à cette demande qui se fait ordinaire-ment, si dans le poince de la reflection, c'est à dire entre ce moment que le mobile acheve de monter, & celuy anquel il commence de descendre, il y a quelque petit repos intercepté. Car fupposé qu'il se dective une parabole comme il arrive d'ordinaire, la demande est inutile ; puisqu'il est evident que dans cette description parabolique le monvement n'est point interrompur, mais s'il arrive par hazand que le mo-bile descende par la mesine ligne qu'il est monté, il n'y a nulle repugnance dire qu'il intervient, non certes un temps, ou un retardement, quelque court qu'il foit, pendant lequel le mo-P g.

bile le repole, mais seulement un moment inperceptible, & indivisible, dans lequel la force ascendante qui jusques là a demeuré la plus forte, & le poids du corps jetté vers le haut qui jusques là a demeuré le plus foible, soient tellement egaux que le mobile soit censé ne monter, ni ne descendre.

### CHAPITRE V.

#### Du Mouvement Reflexe, & des Vibrations des Pendules.

IL faut premierement remarquer, que la principale espece de reflexion est celle par laquelle le corps retourne directement, ou par la messime ligne vers le lieu d'où il a esté jetté, ce qui arrive lors que la projection se fait à angles droits, comme lors qu'une bale, par exemple, tombe sur un plan horifontal. Les autres sont moins confiderables, asçavoir celles par lesquelles le corps qui est jetté retourne, non vers le messime poinct d'ou la projection s'est faite, mais vers un autre endroit, DU MOUVEMENT. 347 on par d'autres & differentes lignes, comme estant jetté par des ligues plus ou moins obliques. Car il est constant que le corps est toûjours reflechi du plan avec la mesme inclination qu'il y est tombé, quand principalement c'est un globe dont la matiere est uniforme, & dont le centre de grandur est le mesme que celuy de pesanteur, de façon que plus la projection est oblique, plus l'angle d'incidence, qui se forme de la ligne de projection, & de celle du plan, est petit, & plus la reflexion, lequel se forme de la ligne de reflexion avec la ligne du plan continuée, est petit.

Il faut de plus remarquer, qu'entre nulle reflexion, & la moindre reflexion qui puisse estre, il y a une espece de milieu, asçavoir l'elevation d'un Pendule, lorsque faisant se allées & venues, il quitte la ligne perpendiculaire; car il ne se rencontre là aucun corps, & il decrit un simple arc, & cependant comme il se fait une espece de chute du haut jusques an bas, il se fait aussi une espece de rebondissement de ce bas vers le haut. Et mesme si

vous concevez une ligne droite qui touche le bas de l'arc, comme si le pendule rasoit par son extremité le plan horisontal, & le touchoit seulement dans un poinct, vous aurez de part & d'autre un angle qui sera formé de l'arc, & de la ligne tangente, & qui pour cette raison est ordinairement appelle angle de Contingence : Et parce que les Geometres demontrent que l'angle de contingence est plus petit qu'aucun angle rechtligne, quelque aigu qu'il puisse estre, cela fait que l'un & l'autre angle peut estre dir moyen entre la ligne droite, & l'angle foit d'Incidence, loit de reflexion, quelque petit qu'il soit, de façon que l'elevation du pendule peut estre dite quelque chose de moyen entre la plus petite reflexion qui puisse estre , & nulle reflexion.

Quoy qu'il ca soit, cette elevation semble être la regle de toute reflexion: car demesme que la vibration decrivant un arc simple, l'angle de l'elevation est toujours egal à l'angle de la chute; ainsi la projection decrivant une ligne angulaire, l'angle de reflexion est toujours de loy egal à l'angle

MOUVEMENT. 349 DU d'incidence. Je dis de soy, car autrement, comme le corps jetté tandis qu'il est transporté par l'air, est continuellement abaissé vers la Terre, acaufe de l'attraction dont nous avons parlé ; il arrive de là que jamais la reflexion n'est si vive, ni fi forte que l'incidence, & qu'elle ne forme point un fi grand angle, ni n'arrive point à une si grande hauteur; pour ne m'arrester pas à dire que l'égalité peut estre d'autant moindre que le corps jette approche moins de la figure ronde, & que la matiere est moins uniforme.

# De la force qui fait reflechin les Corps.

Ais avant que de parler de cette egalité d'angles, il faut dire un mot de la force qui fait reflechir le corps qui est jetté. Quelques uns croïyent que lorsqu'une bale donne contreune muraille, la muraille est tant soit peu poussée en avant, & qu'estant attachée à ses sondemens comme à de fermes racines, elle retourne, & par co retour repoussé la bale. Leur raison est que si ce coup estoir multiplié en forte que le coup de plusieurs bales eust autant de force qu'un seul coup de belier par lequel la muraille tremble, ou va & vient sensiblement, il semble que chaque coup de ces bales, dont il se peut composer un coup total, doit produire au moins quelque petit tremblement quoy qu'insensible, c'est à dire de petites allées & venues insensibles; d'autant plus que nous experimentons que formant une porte avec violence, non seulement la muraille tremble, mais aussi toute la maison, ce qui paroit par le tremblement des vitres qui sont aux fenestres.

Toutefois cela n'est pas vray semblable; car si toute la muraille tremble par un coup total, c'est parce qu'un coup total en contient autant de particuliers qu'il y a de parties à mouvoir dans la muraille, & autant qu'ils en mouvroient separement si elles estoient separées; mais quoyque chaque coup particulier puisse suffire à une partie separée, on ne doit pas inferer de là qu'il puisse suffefire à toutes les parties jointes ensemble : On sçait l'Embleme de la poignée de verges qu'on ne sçauroit rompte quoy qu'on y employe toutes ses forDU MOUVEMENT. 351 ces, & dont chaque brin pris à part est fi facilement rompu.

Que si une porte estant poussée de force, les vitres des fenestres tremblent, cela apparemment n'arrive pas par le tremblement des murailles, mais par le poullement, & repoullement de l'air de la chambre contrej les vitres. Je dis plus, quand mesine on accorderoit que les parties de la muraille poussées par la bale pussent retourner, leur retour ne femble pas pouvoir estre assort grand pour repousser la bale si loin. Joint que les rayons de lumiere sont reflechis de la muraille, & qu'il n'y a point d'apparence que ce reflechissement le fasse par le retour de la muraille qui est continument poussée; pour, ne dire point qu'une bale poussée con-tre la Terre eff reflechie, & cependant qu'on ne sçauroit concevoir que toute la masse de la Terre soit tellement ebranlée qu'elle renvoye la bale par son retour ; ce qu'elle feroit encore moins si dans le mesme temps elle estoit pouffée du costé des Antipodes.

Et quoy qu'on pust dire que cela ne se fait point par les retour de toute la Terre, ou de toute la muraille, mais par,

: · . .

#### 352 D0

celuy des parties, qui ayant esté enfoncées endedans retournét dans leur premicre fituation ; puisque moins elles y peuvent retourner comme dans les choses molles, moins elles repoussent : Toutefois si la bale estoit de laine, & la muraille de marbre, l'enfoncement la mutaille de marbre, renroncement des parties que la bale pouroit faire ne feroit jamais capable de produire une fi grande reflexion : Car fi les choles molles ne repouffent pas tant, cela nous fait voir feulement que la dureté est absolument necessaire pour la refle-xion; Or la dureté, comme nous avons dit ailleurs, ne consiste qu'en ce que les parties de la chose dure ne cedent pas au tact,& ne retournent par confequent pas dans leur premiere fituation. Il est done, ce semble, plus à pro-

Il est donc, ce semble, plus à propos d'affurer que la bale n'est pas reflechie par la muraille, mais par celuy qui l'a jettée contre la muraille. C'est ainsi qu'Aristote l'enseigne, & l'on doir concevoir que ce n'est qu'un seul & messa mouvement continué, avec cette difference seulement, que le mouvement qui de soy auroit continué; dire-Atement continue par reflexion. Pour micux concevoir la chose, imaginezvous premierement que la bale soit **BUMOUVEMENT.** 353 meue fur un plan horifontal, il eff constant qu'il se fera un mouvement continu, & qui ne sera point causé par d'autre force que celle que la boule aura premierement receue du moteur. Supposez ensuite que le plan s'abaisse, & le courbe en arc, le mouvement n'en fera pas moins dit continu, quoy qu'il ne soit pas alors tout à fait direct, mais qu'il se fasse avec quelque detour, la bale descendant en partie, & en partie montant. Or ce detour n'est autre chose que d'innombrables reflexions qui se font dans chacune des parties de la cavité, demessie que l'on reconnoit vulgairement que la courbure n'est autre chole qu'une suite continuée d'angles infinis. Il est vray qu'afin que la reflexion soit plus sensible, il faut concevoir une cavité non dans un plan, mais dans une muraille qui environne un plan, telle qu'est le bas de la superficie interieure d'une Tour ronde : Car si vous roulez, ou jettez une bale suivant cette superficie, vous remarquerez qu'elle n'a point d'autre mou-vement que celuy qui est continué de-puis vostre main qui le luy a premierement imprimé, & que ce mouve-

vement n'est autre chose qu'une suite continuelle d'incidences, & de reflexions que les sauts frequents, & redoublez marquent asser , & ces sauts, ou incidences, & reflexions seront d'autant plus grandes, & plus sensibles, que le circuit de la Tour sera etroit. Enfin la vibration entiere d'un pendule serble confirmer cecy, & faire voir qu'il n'y = point d'autre cause du mouvement de reflexion que celle de l'incidence, puis qu'il n'y a point d'autre cause qui l'eleve de la prependiculaire que celle qui l'abaisse à cette mesme perpendiculaire.

Mais d'où viennent ces divers mouvemens d'un Pendule, car c'eft une chofe merveilleule qu'ayant retiré une boule de la ligne perpendiculaire où elle eftoit en repos, elle y retombe quoy que perfonne ne la pouffe, & puis qu'elle en forte, puis qu'elle y retourne, & qu'elle fasse ainfi diverses al ces & venues ? La taison de cela est, qu'une boule qui est mise, & fuspendue dans la ligne prependiculaire, est comme balancée entre deux forces oppoices, l'attractrice de la Terre, & la retentricede la corde, ce qui fait que DU MOUVEMENT. 355 la boule demeure là en repos; mais hors qu'elle est hors de la ligne perpendiculaire, l'axe peut estre attiré; c'est pourquoy le mouvement se fair vers le bas, quoy que ce ne soit pas di-rectement, mais obliquement à cause que la corde retient, & que faisant changer l'axe, le mouvement se ferme en arc jusques à ce que la corde soit revenue dans la ligne perpendiculaire. Or la boule demeureroit veritablement là en repos, mais parce que le mouvement vers le bas n'a point jusques là perdu de force, qu'an contraire il en a acquis felon la proportion que nous avons expliquée plus haut, il arrive que le globe estant empesché de con-tinuer son chemin vers le bas, & n'estant neanmoins pas empesché de le continuer en arc, ou en rond, il passe au de là de la ligne perpendiculaire, & est reporté vers le haur, jusques à ce que l'impetuosité se rallentissant peu à peu, il se commence un nouveau re-tour vers le bas qui se fasse par le mesme chemin, qui passe demesme au de là de la ligne perpendiculaire, & qui cesse enfin de monter, afin qu'une autre allée commence, à laquelle un au-

tre retour succede , & ainsi de suite,

Ce qu'il y a icy sujet d'admirer, c'est que bien que ces allées & venues soient felon l'observation de Galilée plus longues au commencement, & plus courtes à la fin, neanmoins elles se font toutes dans destemps egaux, enforte qu'il s'employe jautant de temps dans la plus petite que dans la plus grande ; le decroissement de l'espace suivant le decroissement de la vitesse, ce qui fait un merveilleux accord. Je dis selon l'observation de Galilée, car à confiderer la chose exactement, les plus longues vibrations demandent tant soit peu plus de temps que les plus petites, & melme c'eft pour cela qu'on a inventé la Cycloide, afin de pouvoir les rendre toutes d'une mesme durée.

Ce qui est encore admirable, c'est que si au lieu d'une boule d'une once, vous en suspendez une de cent livres, enforte que la boule ensemble avec la corde ne soit pas plus longue que s'il n'y avoit que la boule d'une once, les vibrations n'en seront pas pour cela plus vistes, mais elles seront d'une egaledurée avec celles de la boule d'une once; ce qui s'accorde merveilleuDU MOUVEMENT. 357 fement avec ce que nous avons observé touchant une grosse pierre qui ne tombe pas plus vîte qu'une petite.

Enfin ce qui est encore admirable, c'est qu'une si grande diversité de poids ne fasse aucune difference dans la vitesse, & que la moindre diversité qui regarde la longueur de la corde y en fasse; les vibrations estant plus rapides plus la corde est courte, & plus lentes plus elle est longue; ce qui s'accorde aussi merveilleulement avec ce, que nous avons dit de la proportion avea laquelle la vitesse augmente.

Mais rien ne semble plus admirable que cecy : Demesine que la boule qui tombe a parcouru à la fin du premier moment un espace, à la fin du second quatro, à la fin du troisième neuf, & à la fin du quatrième seize, qui sont les quarrez des momens; de mesine aussi s'il y a quatre pendules, l'un de la longueur d'un pied d'autre de quatre, le troisième de neuf, & le quatrieme de seize, dans le mesine temps que le quatriéme achevera une vibration, le troisième en achevera deux, le second trois, & le premier quatre; car les longueurs des pendules sont comme 3 5 8

les quarrez des temps, & les vibrabrations sont reciproquement comme les racines.

Il n'est pas besoin de dire iey combien il est aifé de defigner par ces vi-brations quelque petit temps que ce foit, ce que ne peuvent faire les meil-leurs Horloges; car fi vous voulez par exemple counoitre la durée d'ane feconde d'heure , chaque vibration d'un pendule qui aura trois pieds huit lignes & demie vous le fera connoître, parce que dans l'éspace d'une heure il fait trois mille six cent vibrations. Ainsi fi vous dehrez sçavoir, ou vous souvenir avec quelle vitesse vostre artere bat quand vous estes en fante, vous le connoîtrez par la comparaifon d'un pendule dont vous diminuerez, ou augmenterez la longueur jusques à ce que fes vibrations s'accordent au nombre de vos battemens. Remarquez cependant qu'il arrive ailement que le poids du pendule augmente la la longueur de la corde, & qu'ainfi apres quelque temps les vibrations foient quelque peu plus lentes; c'eff pontquoy il faut avoir foin que la corde foir toujours d'une mefine longueur

DU MOUVEMENT. 359 fi vous voulez que les vibrations fe fassent dans un temps exactement egal.

Vous demanderez peut-eftre icy pourquoy les vibrations decroiffent, & ceffent enfin ? Galilée en apporte deux caufes, l'une la refiftance de l'air qui ralentit peu à pen l'impetuofité, l'autre la pefanteur de la corde mefine dont chaque partie à quelque peu de pefanteur, & par confequent ramene toûjours quelque peu le pendule à la ligne perpendiculaire. Il eft vray que la premiere caufe y contribue quelque chofe, comme on le peur comprendre par tout ce que nous avons dit, mais la derniere me femble la principale, & une marque de cecy eft, que les vibrations diminuent plus fenfiblement, à mefure que la corde eft groffe, & pefante.

Et de la l'on doit inferer, qu'estant constant que plus la corde eit deliée plus les vibrations s'elevent, en sorte que la hauteur de la seconde approche plus de la hauteur de la premiere; l'on doit, dis-je, inferer que si la corde pouvoit estre immaterielle, ou lans auçane pesanteur, & que d'ailleurs le

milieu n'empeschât aucunement, comme si la chose se pouvoit faire dans le Vuide, la seconde vibration s'eleveroit aussi haut que la premiere, la troisième demesme, & ainsi de toutes les autres, ce qui feroit un mouvement perpetuel.

# De l'Egalité des Angles d'Incidence, & de Reflexion.

Pour dire maintenant quelque chose de plus particulier de l'e-galité des Angles d'incidence, & de reflexion, il faut prendre une boule d'une matiere uniforme, & qui ait par consequent un mesme centre de grandeur, & de pesanteur ; car les autres corps ne parvienent à cette egalité qu'entant qu'ils ont plus ou moins de conformité avec une boule. Et mesme comme dans une boule qui tombe, on ne cossidere que la pesanteur qu'elle ac-quiert d'elle mesme, ainsi dans celle qui a efté jettée, on ne doit confiderer que l'impetuosité imprimée par celuy qui l'a jettée, l'on ne doit, dif je, considerer que cette impetuosité qui tienne lieu de pesanteur, & à l'egard de

DU MOUVEMENT. 361 de laquelle le centre de pesanteur soit conceu convenir dircctement, ou estre dans la mesime ligne que le centre de grandeur.

Supposons donc qu'on jette une boule directement, ou à angles droits fur un plan; comme c'est l'axe de pefanteur qui frappe le plan par son extremité qui precede, i il est evident que la reflexion se fait selon ce messe aralleles egalement de tous costez, ou, ce qui revient au messe, la matiere estant egalement distribuée alentour de l'axe, & ne detournant par consequent point la boule d'un costé plutost que d'un autre.

Si l'on jette enfuite cette boule obliquement; parceque ce, n'est plus l'axe de pesanteur, mais une des fibres en deça de l'axe qui touche le plan la premiere par son extremité, il arrive de là que cette fibre tasche veritablement de rebondir, & par le messne chemin, ce qu'elle feroit s'il y avoit autant de fibresen deça de l'axe qu'il y en a en delà;mais parceque celles qui sont en delà;ou du costé du centre & de l'axe, sont en plus grand nombre, & qu'il y a là T OME II. Q

plus de matiere, & par consequent une plus grande impetuolité imprimée qu'il n'y en a en deça de la fibre tangente, cela fait que le mouvement commencé prevaut, & que ne pouvant estre con-tinué directement acause de l'obstacle fait à la partie tangente, il est continué obliquement ; ce qui ne scauroit se faire qu'avec quelque roulement, & avec un contact consecutif des fibres qui sont situées en ordre vers l'axe, & au delà de l'axe.

Or pendant que ce contact consecu-tifse fait, chaque fibre tasche veritablement de rebondir, mais parceque la partie anterieuse prevant encore, celle qui est en deça est contrainte de suivre, & toutes celles qui out touché le plan s'inclinent, & changent de situation, & parce qu'elles ne regardent plus l'endroit d'ou elles sont venues, elles ne font plus capables de retourner par le meline chemin.

Remarquez que j'ay dit vers l'aze, & & au delà de l'axe; parceque lorsque dans ce roulement l'extremité de l'aze frappe le plan, le rebondissement ne se fait pas pour cela dans ce mesme mo-ment; & defait, s'il se faisoit, il se fe-

DU MOUVEMENT. 26; roit en ligne perpendiculaire, l'axe auf-fi bien que toutes les fibres estant alors dressé, elevé sur le plan en ligne per-pendiculaire ; mais il faut de necessité qu'il fe fasse au delà, parceque l'impe-tuosité de la partie qui est au delà prevaut encore, quoyque cette partie ne foir pas plus grande que la moitié.Et la raison de cecy est, que son impetuosité est encore directe, & entiere, au lieu que celle de la partie qui est en deça est reflexe, & en quelque façon affoiblie par le contact, & par la repression du plan; c'est pourquoy la reflexion ne se peut faire que jusques à ce qu'il y ait autant de repression, & d'affoiblisse ment fait dans la partie qui cit au delà de l'axe, qu'il en a cité fait dans la partie qui est en deça; desorte qu'il est ne-cessaire que la reflexion se fasse lorsque le plan est touché par la fibre qui est autant eloignée de l'axe au delà, que celle qui a touché la premiere le plan en deça en estoit eloignée : Car c'est en ce moment seulement que les forces font egales, & qu'une partie n'ayant pas dequoy prevaloir, & l'emporter sur l'autre, la boule ne frappe plus rien, & s'envole du costé vers lequel l'axe, &

Qı

toutes les fibres font alors dirigées. Or parceque cela estant la boule est reflechie du plan avec la mesme inclination qu'elle y estoit tombée, il est visble que l'angle de reflexion se trouve estre egal à l'angle d'incidence, & que l'un & l'autre est d'autant plus obtus, que la projection est moins eloignée de la ligne perpendiculaire, & d'autant plus aigu qu'elle en est plus eloignée, & qu'il s'en faut moins qu'elle ne soit parallele au plan.

Il nous refte à dire un mot de cette reflexion qui d'ordinaire est prife pour une espece de refraction, & qui est toutefois plurost une espece de reflexion, asçavoir lors qu'une pierre, une boule, ou quelque autre chose de cette forte, ayant esté jettée obliquement tombe sur l'eau, & que le reste de son mouvement n'est pas continué selon la mesme ligne par laquelle il estoit dirigé dans l'air, mais en est si peu que rien detourné vers le haut, au contraire de ce qui arrive à un rayon lumineux qui tombant de la mesme façon, & penetrant dans l'eau, est quelque peu de tourné vers le bas, ou, comme nous dirons en parlant de la Lumiere, vers

DU MOUVEMENT. 365 la perpendiculaire. Car nous expliquerons alors comment il arrive que de deux rayons contigus qui tombent en-femble sur l'eau, l'un rebondit en l'air vers le haut lorsque l'autre penetre en bas dans l'eau, & pourquoy celuy-là est dit se reflechir celuy-cy souffrir refraction : Ce qui soit dit en passant pour faire remarquer que la pierre dont il est icy question, ne doit pas estre comparée avec le rayon qui souffre re-fraction, & qu'on appelle d'ordinaire rayon rompu, mais qu'elle peur en quelque forte estre comparée avec ce-luy qui est reflechi ; car celuy qui est rompu penetre dans l'eau, parce qu'il y trouve un petit pore qui luy est conve-nable, & conforme, & il est detourné vers le bas acause du roulement, ou tournoyement qu'il est contraint de faire en y entrant, ce qui fera aussi ex-pliqué en son lieu, mais parceque la pierre qui penetre dans l'eau ne trouve pas de passage qui luy soit. couforme, elle s'en fait un elle mesme acause de la force qui luy est imprimée, & ainsi lorsqu'elle entre dans l'eau elle n'est point detournée vers le bas par un semblable roulement.

266

Or de melme que ce rayon reflexe rabondit, parce qu'il tombe non pas dans un petit pore, mais sur un corpuscule de la fuperficie de l'eau par la rencontre duquel 11 est renvoyé vers le haut, demesme aussi la pierre tombant sur l'eau estrenvoyée vers le haut, parceque la rencontre de l'eau l'empesche de suivre le chemin droit qu'elle avoit commence : Et une preuve qu'il fe fait quelque reflexion, c'est que si la projection est fort oblique, comme par exemple de deux, de trois, ou de quatre degrez, la pierre rebondit aussi sensiblement sur la superficie de l'eau, & dans l'air ; & ce rebondiffement eft plus sensible plus la pierre est large; ce que les Enfans qui jouent sur le bord des Rivieres connoissent fort bien, quand ils choisifient des pierres qui sont propres à faire plusieurs petis. fauts, ou rebondissemens, qu'ils appellent des Ricochets.

Le mesme arrive Pl'egard des bales de mousquer qu'on tire fort obliquement sur une eau tranquille & paisible; il s'est trouvé qu'une bale tirée de la sorte à blessé des gens d'un bord d'une Riviere à l'autre bord. Il est mesme surDU MOUVEMENT 367 prenant qu'une Bale rebondit quelquefois de telle maniere que son angle de reflexion est plus grand que celuy de son incidence; mais cela vient de ce que par l'impetuosité de la bale il se fait une espece de sosse dans l'eau, & que l'eau s'accumulant en devant, & devenant par consequent un obstacle à la bale, elle la contraint de s'elever.

## CHAPITRE VI.

Si le Changement est different du Mouvement, & comment les Qualitez des Composez peuvent estre engendre'es par le Changement, ou l'Alteration.

Uoy que le Monvement dont nous avons patlé jusques icy, femble estre comme separé ou distingué de certaines especes de mouvement que quelques-uns prenent plutost pour des especes de Changement, telles que sont la Generation, la Corruptió, l'Accroissement, la Diminution, l'Alteration, neanmoins il semble d'ailleurs Q 3

qu'il n'y a effectivement point d'autre Mouvement que le Local : Car soit que quelque chose s'engendre, ou qu'elle se corrompe, soit qu'elle croisse, ou qu'elle diminue, soit enfin qu'elle fouffre quelque alteration, c'est à dire qu'elle devienne ou chaude ou froide, ou blanche, ou noire, &c. Il eft certain que tous ces changemens ne sont que de certains mouvemens locaux des Atomes qui vont, qui vienent, qui se separent, qui concourent, qui se joign ent, qui s'arrangent, qui se dispofent diversement, en un mot qui changent de lieu, & de place dans le Com-polé: Et si ces mouvemens sont souvent tres courts, & inperceptibles, ils n'en font pasmoins pour cela de veritables mouvemens, quelque petit que puisse estre l'intervalle.

Cependant pour en venir maintenat à la maniere dont les Qualitez des Composez peuvent estre engendrées, s'il est vray qu'il n'y ait point d'autres principes materiels des choses que les Atomes, & que dans les Atomes il n'y ait point d'autres qualitez que la Grandeur, la Figure, & le Mouvement, comme nous avons dit plus haut, il y DU MOUVEMENT 369 a lieu de s'etonner que dans les choses il y ait, & s'engendre tant d'autres qualitez, la Couleur, la Saveur, l'Odeur, & une infinité d'autres. Neanmoins les Autheurs des Atomes pretendent que fi nous voulons seulement retenir ces trois qualitez que nous venons de dire, & de plus y ajouter l'ordre, & la situation, la chose se pourra entendre, & s'expliquer, ce qu'ils taschent de faire en se servant de la comparaison des Lettres de l'Alphabet.

Car demessine que les Lettres sont les Elemens de l'Ecriture, & que les Syllabes premierement, & puis les Ditaions, & ensuite les Periodes, les Oraisons, & les Livres en sont formez; demessine aussi les Atomes sont les Elemens des choses, dont il se fait premierement de petites masses ou molecules, puis de plus grandes & de plus grandes masses, & puis enfin de tres grands corps.

J,

Et demeîme qu'à l'egard de la veue des figures differentes de Lettres, A &O par exemp le, font une representation ou une espece differente, & qu'eflant rapportées à la prononciation el-

Qs

les forment un son different; ainfi selon que les Atomes seront ou aigus, ou ronds, ou d'une autre figure, & selon qu'ils frapperont les organes de la Veüe, de l'Ouye, de l'Odorat, & des autres Sens, ils se feront sentir sous diverses especes, ou ce qui revient au mesme, ils paroitront de differentes qualitez, & exciteront en nousedes sentimens differents.

Et demeline que la meline Lettre differemment tournée est differente à la veue, & à l'ouye, comme N, & Z, & dans les petites Lettres b, & d, p, & q; ainsi le meline Atome differemment apaphqué affectera le Sens differemment, comme si estant piramidal, il entre tantost par la pointe, & tantost est appliqué par la base.

Et demesse que deux, ou plusieurs messes Lettres selon qu'elles se precedent, ou se suivent differemment, exposent aux yeux, aux oreilles, & à l'Esprit messe differentes voix, par exemple, ET, TE; MUS, SUM; BOMA, AMOR; SIMUS, MUSIS; LAURUS, URSU-LA, &c. demesse aufsi les messes Atomss peuvent par leuis differentes DU MOUVEMENT 371 transpositions representer au Sens des qualitez, ou des especes tres differentes,

Et enfin demessive que des lettres dont les figures ne sont pas en plus grand nombre que celles qui se voyent dans l'Alphabet, peuvent par la feule diversité de l'ordre, & de l'arrangement different qu'on leur donne, former une diversité innombrable de di-&ions, en forte qu'elles peuvent suffire non sculement à tous les Livres qui sont ecrits presentement, mais à tous ceux qui le pourront estre à jamais; ainfi il est bien convenable que les Atomes, dont les figures sont innombrables, puissent estant diversement arrangez, & disposez affecter, & se faire paroître de mille & mille façons differentes, ou caufer une diversité infinie de qualitez. Voicy de quelle maniere Lucrece explique la chose.

Pour conçevoir, dit-il, ce que le messange, la situation, & les divers mouvemens que donnent, ou reçoivent les premiers Principes sont capables de faire dans les choses, il ne faut que considerer ce qui arrive dans l'agitation de la Mer; car on la voit en un 372 DU MOUVEMENT.

moment de noire, ou de verdatre qu'elle est, devenir blanche comme du Marbre, sans qu'il soit survenu autre chose que l'impetuosité du Vent qui a changé l'ordre, la situation, & l'arrangement des corpuscules des premiers principes de l'Eau.

- Praterea, magni quod refert, semina quaque
- Cum quibus, & quali positura contineantur,
- Et quos inter se dent motus, accipiantque,
- Perfacile extemplo rationem reddere poffis
- Cur ca qua nigro fuerint paulo ante colore,
- Marmoreo fieri poffint candore repentè ; Vs Mare cum magni commôrant Æquora Venti
- Vertitur in canos candenii Marmore fluctus.

Dicere enim possis nigrum quod sape videnus,

Materies ubi permista 's illius, O orde Principius mutatus, O addita, demptaque quadam,

Conunuò id fieri ut candens videatur O album. DU MOUVEMENT. 373 En effet, lorsque la Mer dans la Tempeste est changée en ecume tres blanche, il est constant qu'il ne se fait point d'autre changement qu'à l'egard de la situation, & de la figure des parties de l'eau qui se forment en de petites bouteilles pleines d'air, d'où la lumiere soit reflechie plus abondamment à nos yeux, comme nous dirons en son lieu.

Mais pour vous en donner un autre exemplequi regarde encore la couleur, mettez de l'eau tiede dans une tasse, & apres y avoir laissé tremper une poi-gnée de feuilles de Sené, versez y quelques gouttes d'huile de Tartre, & vous verrez incontinent que toute l'eau rougira, quoy qu'il n'y ait cu au-cune rougeur semblable ni dans l'eau, ni das les feuilles, ni dans l'huile;mais ce qui arrive, c'est que l'eau penetre, agite, separe, & tire d'une telle ma-niere les particules les plus tenues du Sené, que les particules penetrantes de l'huile qui surviennent, changent la tiffure de tout le composé, & en tournent & meuvent les corpuscules de telle sorte, que la lumiere qui tombe dessus, qui se rompt, & qui se re-

DU MOUVEMENT. 374 flechit, affecte l'eril d'une telle mamere, excite en luy un tel sentiment, represente une telle espece de coulenr, vous conoîtrez encore mieux la chole, fi sur ce que nous venons de dire vous versez quelques gouttes, non pas d'huile de Vitriol, mas de Tattre; car je vous prie, d'ou vient que l'eau ne rougit point, fi ce n'est que cette huile n'est pas capable d'incifer, de remuer, & de tourner demesme que l'huile de Tartre:Et fi vous versez quelques goutes de cette huile das de l'eau où vous aurez fait tréper une poignée de feuilles de Roses, d'ou vient qu'elle rougi-ra d'abord, au lieu que si vous y eussiez versé de l'huile de Tartre en sa place, elle n'eust point rougi ? Est ce que cela ne nous marque au moins pas que de choses non rouges il s'en fait du rouge, acaule du messange seul, ou du seul changement de la situation des parties, de la mehne façon que les mêmes plumes du col d'un Pigeon chan-geant de fituation entre elles, & à l'e-gard de la lumiere, changent leurs covleurs, & qu'un mesme morceau de drap paroit de couleurs differentes se-lon qu'il est developpé, ou plié, & DU MOUVEMENT. 375 felom que les fils dont il est tillu changent: de fituation à l'egard de la lumiere?

De plus, pour donner un pareil exemple dans les autres especes de qualitez, touchez du doigt l'une & l'autre huile, c'est à dire tant l'huile de de Tartre, que l'huile de Vittiel sepaparement, ni l'une, ni l'autre ne paroîtra chaude ; versez quelques gouttes de celle 1à dans une certaine quantité de celle-cy, vous verrez alors le tout bouillir, & s'echauffer extremement. Or d'ou vient cela, puisque ces deux huiles eftant jointes n'ont rien an elles n'euffent chant separées ? Et que peut-on dire autre chole, fi ce n'est que l'ordre, l'arrangement, & la situation des parties font changez ? Cela certes nous marque du moins auffi que de choses qui ne sont pas chaudes il s'engendre de la chaleur par le seuk mellange, & par la seule transposition des parties ; de mesme que des Epingles amassées confusement en un tas piquent de cous costez, au lieu qu'étant jointes ensemble, elles paroissent douces, & polies; ou demeline qu'on couche le poils de l'Herisson quand ils

#### DU MOUVEMENT.

376

font couchez sans aucun sentiment de

douleur, au lieu qu'estant dresse ils picquent sensiblement. Enfin pour dire quelque chose de de plus familier, voyez une pomme qu'ad elle se pourrit, & qu'elle a pourtant encore quelque partie faine, quelle diversité n'y a-t-il point dans la couleur, dans l'odeur, dans la saveur, dans la mollesse, dans les autres qualitez ? Et d'où peut provenir tout cela, si ce n'est que par la contusion, & la corrofion qu'a souffert la partie qui s'est pourrie, les particules, ou corpuscules ont d'une telle maniere chagé de situation, qu'estant mise sur la langue elle y excite un autre sentiment, & represente d'autres qualitez que celle qui est faine?Lorsque l'autre partie sera pourrie, sera-t-elle composée d'autres par-ticules qu'estant saine ? Si vous dites que quelques parties s'en sont exhalées, & que quelques parties de l'air y. sont entrées, c'est ce que nous voulons; car de cela seul que quelques parties s'ex-haleront, que quelques autres s'intro-duiront, & que toutes les autres seront transposées, la corsuption s'ensuivra, de façon qu'il se fera une couleur noiDU MOUVEMENT, 377 re, une odeur mauvaile, une amertume defagreable, & ainfi du refte, ce qui ne paroifloit pourtant point auparavant; tant il est vray, comme dit Lucrece, que la feule situation, & transposition des Principes est capable de causer tous ces changemens, toutes ces alterations, en un mot, toutes ces differentes qualitez que nous remarquons dans les composez; c'est ce qu'il marque dans ces Vers qu'on ne seauroit trop repeter.

- Praterea, magni quod refert, semina quaque
- Cum quibus & quali posisurà contineansur,
- Et ques inter fe dent motus, accipiantque, &c.

Et d'ou il conclut, que lorsque dans les choses les intervalles, les voyes, & les chemins, & de plus l'action, l'union, le concours mutuel, le mouvement, l'ordre, la situation, & les figures des parties changent, les choses doivent consequemment changet, & n'estre plus les mess.

-materiaï

Intervalla, via, connexus, pondera, plaga,

378 DU MOUVEMENT. Concursius, mosus, ordo, positora, figure Cum permutantur, mutari res queque.

dibent.





# DOUTES SVR QVELQVES-VNS DES principaux Chapitres de se Tome.

A MADAME DE LA SABLIERE.

OVS avez bien raifon, tontes nos connoissances philosophiques font fort peu de chose , & je fuis ravy que de vous - mesme vous vous soyez enfin desabyssee de ce costé-là. Non assurement il n'en est pas de la Philosophie comme des Arts, plus on s'exerce dans un Art, plus on s'y fait scavant, mais plus on specule fur les chofes naturelles, plus on deconvre qu'on y est ignorant : Il y a trente a quarante ans que je philosophe fore persuadé de cercaines choses, & voila que je commence à en douter : C'est bien pis, il y en a dom je ne doute plus, desesperé de pouvoir jamais y rien comprendre. Combien pourrions-nous en marguer de cette forte! Mais cela ne feroit pentestre que degouster de la Philosophie, & neseroit pemoftre pas mesme du gouft de tous

le monde, disons seulement cecy comme en paffaut. Qui est-ce qui a jamais bien connu une chose, qu'on croit sependant estre generalement, & evidemment connue, Ce que c'est que Pesanteur, ou comment, & pourquey une pierre qu'on aura jettée vers le Ciel, retour »e comme d'elle mesme vers la Terre? Ajonions, fi Vone voulez, Qui ef - ce qui a jamai clairement compris cette antre chose qui regarde la plus importance, & la plus indubitable des Veritez, Ce que c'est qu'une Substance immaterielle, incorporelle, spirituelle, ce que c'est que l'Entendement , ce que c'est que Penfer, & en quoy consiste l'ustion de Penser? Bien loin de la, l'on n'a feulement jamais pû dire ou expliquer ce que c'est que l'A. me Sensitive, & generalement ce que c'est que Sentir, ou, ce qui se fait tous les jours dans la nonrrisure des Animaux, & peutestre des Planses, Comment de choses infenfibles il s'en fait de senfibles ? Helas ! C'est ce qu'on n'a jamais sçeu, & ce qu'apparemment on ne sçaura jamais; nom ne fommes pas affez beureux pour cela, & il femble. • Lucrece,que la Nature jaloufe nous ait fermé la porte à ces belles, & iniportantes connoisances.

Invida przelusit speciem Natura videndi.

Doutes.

381

Cependant, MADAME, cela ne doit pas nous rebuter, & il ne faut pas simaginer que toutes les choses naturelles soient d'une pareille obscurité; la Philosophie, & principalement celle de Gassendi, a toûjours cet avantage qu'elle nous en decouvre un tres grand nombre qui sans son secours nous demeureroient cachées, & qui ont cela de bon qu'elles entretienent tres agreablement l'Esprit, qu'elles nous fortifient contre les accidens inevitables de la fortune, & qu'elles nous tirent de cette foule d'erreurs qui troublent si miserablement la vie de la pluspart des hommes, nous elevant,pour ainfi dire,au faiste de ces Temples sacrez, & serains de la Sagesse', d'où comme d'un lieu eminent le Sage confidere les uns faire vainement gloire de leur Esprit, & de leur science. les autres disputer superbement de leur Nobleffe, & les autres se travailler aveu-glement toute leur vie sans cesse, & sans repos pour parvenir à des richesses dont ils ne jouiffent jamais.

Sed nil dulcius est bene qu'am munita tenere, Edita doctrina Sapientum Templa ferena, Despicere unde queas alios, passimque videre Ettere, atque viam palanteis qu'arere vita, Certare ingenio, contendere nobilitate, Noctes atque dies niti prastante labore

R 2

181 Ad summas emergere opes, resumque potiri. O mileras hominum mentes !

Enfin l'on ne sçauroit nier que les sonnoisfances, & les reflexions philosophiques ne nous portent à cet estat de fermeté, & de tranquillité où je vous vois parvenue depuis si longtemps, à ne rien admirer, à ne s'etonner jamais de rien, ce que vorre cher Horace dit eftre presque la seule & unique chose qui puisse rendre heureux.

Nil admirari prope res est una, Numici, Soláque que pollit facere, & fervare Beatum.

## Doute I. Si l'Espace de la maniere que Monsieur Gassendi l'explique, est soutenable.

Voyez les deux premiers Chapitres.

'Ay toujours eu de la peine à croire que Monsieur Gassendi eust parlé tout de bon, lors qu'il a expliqué la natuse de l'Espace, & j'ay toujours soup-çonne qu'il n'admettoit cet Estre incotporel, penetrable, & immobile que pour expliquer plus commodement l'im-mobilité du Lieu, dont il eftoit prevenu avec la pluspart des Anciens,& pour espliquer le Mouvement qu'il ne croyois

Doures.

385

pas pouvoir eftre defini autrement que Le passage d'un lieu à un autre, c'eft à dire d'une partie immobile de l'Espace à une autre partie immobile du mesue Es-pace. Car, je vous prie, un Philosophe peut-il aisement admettre un Estre autre que Dieu, qui soit incorporel, eternel, immense, independant,& incorruptible, ou incapable d'effre detruit ? Peut-il admettre une Etendue incorporelle, qu'il ne voit point, qu'il ne touche point, qui ne tombe point sous ses fens, & dont il n'a par consequent point d'idée vraye, & legitime, peut-il, dis-je, admettre une telle etendue, à moins que l'existence en soir prouvée par des raisons aussi claires, & aussi solides que font celles qui nous demontrent l'exiftence de Dieu ?

Peut-il admettre une Etendue penetrable, luy qui n'en n'a jamais ni veu, ni conceu que de folide, & d'impenetrable? Enfin peut-il admettre une Etendue qui foit incorporelle, & qui ait neanmoins des parties, afçavoir des parties fixes, & immobiles d'ou l'immobilité dulieu foit prife? Et y a t-il rien de plus repugnant que d'eftre incorporel, & avoir des parties 1

11 dit que l'Espace est un Estre à sa maniere, un Estre qui n'est ni Sub-stance, ni Accident, qui n'est aucune-ment capable d'agir, ni de parir, & qui est purement, & simplement le lieu des corps, & qu'ainsi il n'y a aucun incon-venient à craindre. Mais est-ce que pour faire admettre un Estre qui foit tel qu'il pretend estre l'Espace, il suffit de dire que c'est un Estre à la maniere? Estre qui cemble si fort repugner, & quiest si dissemblable de tous les autres Estres ? Est-ce que cela leve les inconveniens que nous venons d'apporter, & avant que de dire que c'est un Estre à sa maniere, ne faudroit-il pas avoir bien montré que c'est un Estre ?

L'on conçoit toûjours, ajoûte-t'il, qu'entre les murailles d'une chambre vuide il refte un espace, une certaine etendue, & que cette etendue n'estant pas corporelle, & mobile, elle doit estre incorporelle, penetrable, & im-mobile. Il est vray, que ceux qui pren-dront plaisir à se tromper eux-messes, & à faire nue chimere, concervont la & à faire nne chimere, concevront la chose de la sotte; mais un Philosophe doit tascher de concevoir les choses comme elles font. Lon

Digitized by Google

385 L'on ne sçauroit,dit-t'il encore, concevoir la chose d'une autre maniere. Mais pourquoy non +Si l'on peut bien concevoir les tenebres sans concevoir une certaine noirceur repandue dans l'Air, pourquoy ne pourra-t'on pas concevoir une chambre vuide sans concevoir un Estre incorporel, une etendue incorporelle repandue entre les murailles ? certainement demessive que pour conce-voir les tenebres sans erreur, & sans fi-&ion, il ne faut que lés concevoir par une conception qui reponde à ce jugement negatif, Lux non est in Aere, il n'y a point de lumiere dans l'Air; ainsi pour concevoir sans fiction une chambre vuide, il ne faut que la concevoir par une conception qui reponde à ce jugement negatif, nihil est in subiculo, ou,nulla res est in cubiculo, il n'y a rien, il n'y a aucune chose, aucune etendüe foit corporelle, soit incorporelle dans la chambre : Auffi est-ce là la voye nawrelle, & le seul, & unique moyen de concevoir le Rien, le Vuide, les Nega-tions, & les Privations de la maniere qu'on les doit concevoir, ou qu'elles peuvent estre conceües sans erreur.

Doutes.

D'ailleurs eft-ce qu'il eft permis de con-TOME II.

Digitized by Google

3:6 clutte Ab es quod est in mente, ad illud grod est extra mentem ? Eft - ce que fi le vulgaire conçoit ordinairement les tenebres comme une certaine noirceur, vous pourrez pour cela con-clure que les tenebres soient une noirccur ? Encore donc qu'on ait si vous voulez de la peine à concevoir qu'entre les murailles d'une chambre vuide il ne reste une certaine etendue, vous ne devez pas pour cela d'abord inferer que cette etendue existe, mais vous devez plutoft consulter la raison, & tascher de corriger vostre imagination en concevant la chose comme on la doit concevoir, alçavoir, ainfi que je viens de dire, par un jugement exclusif, il n'y a rien entre les murailles.

Il en est demesme de ces pretendus Espaces infinis, incorporels, penetra-bles, immobiles qu'il dit estre au deeies, immodies qu'il dit eitre au de-là du Monde, dans la supposition qu'il soit finy : Je tiens que de tels Espaces ne sont point, n'existent point, ne sont point Estre, ne sont point Chose, comme il dit, ne sont qu'imaginaites, & que n'y ayant rien au delà du Monde, l'on n'y doit rien concevoir, ou pour mieux dire, que l'on doit concevoir

qu'il n'y a rien, ce qui ne se peut faire fans erreur que par un concept qui reponde simplement, comme j'ay deja dit plusieurs fois, à ce jugement exclusif, *Nibil est ultra Mundum*, il n'y a rien, il n'y a aucun corps, il n'y a aucune etendue soit corporelle, soit incorporelle au delà du Monde.

Mais n'est-il pas vray, demande-t'il, qu'entre les murailles d'une chambre vuide il y a un certain intervalle, une certaine distance ? Je repons que si par intervalle, ou par distance vous entendez une certaine ligne, ou longueur spaciale, invisible, & incorporelle, qui fasse que les murailles soient distantes entre elles, c'est une pure fi-Ation : Pour que deux corps soient diftans, il n'est pas besoin qu'il y ait effe-Attacks and the pass beform qu'it y at effe-Ativement rien foit de corporel, foit-d'incorporel entre-deux, mais il fuf-fit qu'ils foient fituez de telle maniere, que fans les remuer on y puille mettre quelque corps, mais il fuffit qu'ils ne soient pas contigus, ou, ce qui est de foy clair, & evident, comme nous dirons aprés, qu'ils ne se touchent pas. Il en est de la Distance comme de l'Egalité, ce sont des termes abstraits, qui

388 DOUTES. comme tous les autres de cette sorte, nous portent à l'erreur, si nous concevons quelque chose d'abstrait, ou de fepaté du concret : Lors qu'on dit, par exemple,qu'il y a de l'egalité entre deux corps, fi nous concevons qu'il y ait quelque chofe, quelque Entité diffin-de qui foit l'egalité, ou qui fasse que ces corps soient egaux, c'est une chi-mere; y avoir de l'egalité entre deux corps, ne fignifie autre chose, finon corps, ne fignifie autre chole, finon deux corps eftre egaux, ou eftre auffi grands l'un que l'autre. Ainfi lors qu'on dit qu'il y a de la diftance entre deux corps, fi nous concevons qu'entre ces corps il y ait quelque chofe d'interce-pté, quelque Entité, quelque longueur Spaciale qui fasse que ces deux corps foient eloignez l'un de l'autre, c'eft une pareille chimere; & y avoir de la distance entre deux corps estre distans, que chose que deux corps estre distans, que deux corps ne se toucher pas, ou, deux corps ne le toucher pas, ou, pour le repeter encore une fois, que deux corps estre situez de telle manie-re, que sans les remuer, un troisieme corps puisse estre compris entre eux. Cependant ne m'avouerez-vous pas, dit-il encore, que l'on mesure la di-

Dou'res.

389 stance qu'il y a entre les murailles de cette mesme chambre vuide? Je repons demesme, que si par mesurer la distance vous entendez mesurer cette pretendue ligne, ou longueur spaciale, & in-corporelle, c'est la mesme fiction, & je soutiens que mesurer la distance qui est entre les murailles, n'est autre chose que mesurer de combien les murailles sont distantes, ou justifier par le moyen d'une mesure connue, d'un pied, par exemple, ou d'une toise, la grandeur du corps qu'on veut mettre, ou qui pourroit tenir entre les murailles : J'en dis autant de la Largeur , & de la Profondeur, l'on ne mesure point aussi ni de largeur, ni de profódeur Spaciale, & incorporelle, l'on n'y pense seulement pas, & à mon avis, il n'y a jamais eu que les Philosophes, qui à force de subtiliser y ayent pensé, & en ayent fait un Estre, mais l'on mesure simplement de combien les murailles sont distantes entre-elles, & de combien le plafond est distant du pavé, ou, demesme que nous venons de dire, l'on experimente simplement par le moyen d'une mesure connuë de qu'elle longueur, de quelle largeur, & de quelle s

2

profondeur devroit estre un corps pour remplir toute la chambre, ou si vous voulez, l'on applique mentalement une mesure connuë au corps que la chambre pourroit contenir.

Personne, dit il enfin, ne sçauroit nier qu'entre les murailles de la chambre vuide il ne reste une capacité à rece-voir des corps. Mais il est evident que la mesme Reponse revient toûjours; car fi par Capacité il entend une etenduë spaciale, & incorporelle, longue, large, & prosonde, je soutiens toujours demelme, que c'est une chimere, qu'il n'y a ni long, ni large, ni profond incorpo-rel, & par confequent ni longueur, ni largeur, ni profondeur incorporelle, & que par Capacité l'on ne doit enten-dre autre chose, sinon qu'entre les murailles l'on peut mettre des corps, ou que la chambre à raison de ses murail-les distantes les unes des autres, est capable de contenir des corps.Et ne dites point que l'on y peut mettre des corps parcequ'il y a une Capacité; car à pro-prement parler, c'est parce qu'il n'y a rien que l'on y peut mettre des corps. Il apporte encore quelques autres raisons,

÷ /

Doures,

mais comme elles regardent particulierement la nature du Lieu, nous y repondrons plus commodement enluite, cependant voyons le fentiment de quelques-uns de nos Modernes.

Il est vray, dit Maignan, que l'Espace, ou l'étendue incorporelle, penetrable , & immobile de Gassendi est purement imaginaire, mais copendant on la doit concevoir comme le lieu des choses. Non fanè afferimus effe, sed simpliciter cogitamus quasi effet Spatium aliquod permanens ad modum aëris, vel aqua, aut fimilis alterius Spaty realts diffusium quaquaversum etiam absque fine, in quo cogitamus locata omnia contineri, & moveri, feu quast continerentur, & moverentur concipimus, &c. Mais si selon luy ce pretendu Espace incorporel, penetrable, immobile, immense, &c. n'existe .point, à quoy-bon concevoir comme s'il existoir? Et si selon luy les corps effestivement ne sont point contenus, & ne sont point meus dans un tel Espace , à quoy-bon imaginer comme s'ils y estoient cotenus, comme s'ils y estoient meüs ? Cette fiction ne met rien dans les choses, elle ne les change point, & ceux qui la font, conçoivent les cho-

S 4

fes autrement qu'elles ne font en elles mesines, au lieu qu'un Physicien doit rechercher ce que les choses sont en effet, & conformer sa conception aux choses.

Il y en a d'autres qui voyant bien qu'il est difficile de soutenir que ce preten-du Espace incorporel existe, soit un Estre, soit une Chose, & qui ne pouvant pourtant pas entierement l'abandon-ner, disent que ce n'est rien, que c'est une espece de rien. Mais comment cela fe peut-il entendre ? Rien est une particule qui estant prife à part, & hors de toute proposition, n'a point de fignifi-cation, non plus que la particule Non; & lors que cette mesme particule Rien est dans une proposition, elle ne tient lieu ni de sujet, ni d'attribut,elle équipolle à la particule Non, & repond à racte negatif que forme alors l'Entendement : Quand on dit, par exemple, Nibil est extra Mundum, c'est la mef-me chose que si l'on disoit Non est ali. guid, non est res ulla extra Mundum; tellement que fil'on dit que le Rien est un Espace, ou que l'Espace incorporel est un Rien, ou le Rien, cette proposi-tion ne peut avoir que ce seul sens, asçaD O Y T Z Si 333 voir qu'il n'y a point d'Elpace incorporel. Certainement on ne peut pas attribuer des proprietez à Rien, ou au Rien, l'on ne peut point dire que Rien, ou le Rien foit une etendué, que le Rien ait des parties, ou des endroirs, que le Rien, foit capable de recevoir des corps, que le Rien foit penetrable, immobile, &cc. Ce feroit la melme chofe que fi l'on difoit que le Non est capable de recevoir des corps, que le Non est un Elpace, que le Non a des endroits, que le Non est penetrable, immobile,&cc.

# Doute II. Si l'on peut dire que le Lieu soit l'Espace?

\_\_\_\_\_

Voyez les deux premiers Chapitres.

E lieu me semble estre clairement, & se fi generalement connu soit des enfans, soit des hommes faits, soit des bestes messes, que j'ay bien de la peine à croire, que pour en avoir la veritable idée, il faille avoir recours, à l'Espace, cest-à dire à un Estre eternel, incorporel, immobile, & infiniment étendu de

Doutts. 294 toutes parts, à un Estre, dis-je, qui rie tombe nullement sous les Sens, & qui femble surpasser nostre intelligence, & je croirois bien plus volontiers, sans tant subtiliser, que le Lieu ne seroit autre chose que la surface d'un corps environnant soit immediate, comme l'air à l'égard d'une Tour, l'eau à l'egard d'un poisson, une equiere à l'égard de l'eau, loit mediate, comme une chambre à l'égard d'un liet, ou d'un homme, un cofre à l'égard de l'or qui est dedans, une place à l'égard d'une Statuë, & ainsi du reste ; de maniere qu'un corps estre placé en un tel lieu, ne soit autre chose qu'une denomination extrinseque prise d'une telle surface qui l'environne, d'une telle chambre, d'un tel cofre, d'une telle place,&c. comme estre ou demeurer dans le melme lieu, n'est autre chose qu'estre environné de la mesme superficie, estre dans la mesme chambre, dans la mesme place, ou mesme demeurer vis-à-vis, ou à une telle distance d'une mesme chose laquelle ou soit effectivement immobile, ou soit censée telle.

Je sçay bien que selon cette pensée on objectera d'abord, qu'un corps qui seroit au delà du Monde qu'on suppose. Dourres.

105

3

÷.

ir ì

.'m

30, ľé. fre

12.

eź

395 seroit estre fini, ne seroit donc en aucun lieu.Mais comme on suppose qu'au delà du Monde il n'y a aucun .corps, aucune chose, rien, je ne vois pas quel mal,ou quel inconvenient il y ait à dire que ce corps-là ne feroit en aucun lieu. Il n'estrien, dit-on, de plus ridicule; mais c'est là la question, & Aristote a si peu crû la chofe ridicule, qu'il a dit sans hefiter que dans la supposition qu'on fait, le dernier Ciel ne seroit en aucun lieu. Ce corps, direz-vous, ne seroit nulle part, ce que personnen'admettra. Je répons que si par estre nulle part vous entendez que ce soit n'estre point dans la Nature, vous aviz raison de dire que personne n'admettra que ce corps ne foit nulle part, mais fi vous voulez que ce soit n'estre en aucun lieu, Aristote admettra volontiers en ce sens-là qu'il n'est nulle part.

Cependant direz-vous encore, il feroit là , & non pas là. Je répons en diftinguant demesme, que si par estre là, & non pas là, vous entendez que ce soit estre mis par une designation mentale dans un lieu purement imaginaire, ou fi vous voulez, que ce soit simplement exister dans la Nature, ou melme estre

hors de quelque autre corps, & ne le penetrer pas, ou estre à une telle distance de luy, vis-à-vis, au dessus, au dessous, &c. comme nous faisons d'ordinaire quand nous concevons, ou quand nous disons qu'une chose est là, & non pas là, ou qu'une chose est toujours dansson mesme lieu; il seroit vray de dire qu'un corps au delà du Monde seroit là, & non pas là, qu'il seroit en quelque part, qu'il seroit en quelque en-droit, ou qu'il ne seroit pas dans la place de celuy - là. Mais fi par estre là, & non pas là, & generalement par eftre quelque part, vous pretendez que ce soit estre en quelque lieu reel,& effectif, ou répondre à une certaine partie fixe. & immobile d'un certain Eftre éternel, incorporel, penetrable, doue de · parties,&c. je tiens qu'il est faux de dire que ce corps soit là, & non pas là; puisque selon la supposition il n'y a rien au delà du Monde, & que ce pretendu lieu interne des choles, ce pretendu Eftre eternel que je viens de dire, est purement imaginaire;mais voicy à mon avis d'où vient l'erreur.

Comme nous n'avons jamais veu de corps qui ne soit en quelque lieu, ou dans l'air, ou dans l'eau, ou dans la ter-

Doures. 397 te, ou proche, ou loin d'un tel corps, nous fommes tellement preoccupez, que nous ne croyons pas qu'il s'en puif-fe trouver aucun qui ne foir de la forte en quelque lieu, de façon que ne fe trouvant au delà du Monde ni air, ni eau, ni terre, ni aucune autre Substance, puique nous supposons qu'il n'y a rien, nous y substituons l'Espace pour servir de lieu au corps que nous y voulons mettre; au lieu que nous devrions cor-riger nostre imagination, & consevoir fimplement qu'au de là du Monde il n'y a rien, ce qui le fait ailement, & naturellement, comme j'ay remarqué plus haut par ce jugement exclusif, ll n'y a rien, il n'y a aucun corps, il n'y a aucune shofe au de là du Monde.

Quoy, dira-t'on, le Vuide mesme n'estce pas un lieu, asçavoir un lieu où il n'y a point de corps, & ne dites-vous pas vous-mesme que ce Monde est placé dans le Vuide, que dans la supposition que ce Monde soit finy, & borné, il n'y a au de la du Monde qu'un grand Vuide, & que si Dieu au delà de ce Mode en creoit un autre, cet autre Monde feroit dans le Vuide ? Je répons qu'a proprement parler le Vuide est un lieu

398 Doutes. vuide, c'est à dire un lieu où il n'y a rien, c'est à dire des corps distans, ou une surface de corps distans entre lesquels il n'y a rien, nul estre, nulle chofe, nulle etendue foit corporelle,& impenetrable, soit incorporelle, & pene-trable;& c'est en ce seul, & unique sens que l'on peut dire que le Vuide est pof-fible, qu'il y a du Vuide, ou de petis es-paces vuides repandus dans les corps fluides, & autres. Ainsi l'on peut bien dire que ce monde est, ou existe, mais non pas à proprement parler qu'il foit dans, mais non pas qu'il foit dans le Vuide. Et dans la fupposition que ce Monde soit finy, s'il arrivoit que Dieu creast un autre Monde au delà de celuy-cy, l'on diroit simplement de ce nouveau Monde qu'il feroit, qu'il exi-fteroit, mais non pas qu'il feroit *dans*, mais non pas qu'il feroit *dans* le Vuide. Et demelme dans la fupposition de Lu-crece, si un homme de l'extremité de ce Monde tiroit une fleche, la fleche iroit, la fleche se mouvroit au delà du Monde, mais non pas dans le Vuide; parceque n'y ayant ni corps, ni furface de corps au delà du Monde, il n'y auroit point de Lieu, ni par confequent point de Vuide,

•

399 ou de Lieu vuide, le Vuide ne pouvant. estre autre chose qu'un Lieu vuide,& ce pretendu Lieu interne qui soit l'Espace, ou cette pretendue Etendue incorporelle, & penetrable estant une chimere; aussi dois-je avertir que si nousdisons. ensuite, & semblons supposer que la fleche seroit, iroit, se mouvroit dans le Vuide, ce ne sera que pour nous accommoder à la maniere ordinaire de parler de nostre Autheur, & nous n'entendrons autre chose finon que la fleche se mouvroit au delà du Monde, comme conrinuant dans la maniere d'eftre où l'Archer l'auroit mise, selon ce que nous dirons ensuite, & qu'elle ne semouvroit en nulle chofe, en nul espace, en nulle etendue soit corporelle, soit incorporelle ; mais ajoûtons ce mot contre les Defenseurs de l'Espace.

Si ceux qui admettent l'Espace comme noftre Autheur, trouvent fi fort étrange qu'une chose soit, ou existe, & cependant qu'elle ne soit en aucun lieu; comment ne trouvent-ils point étrange que leur Espace, dont ils font un estre reel,& effectif, foit,& ne foit en aucun lieu ? Pourquoy d'ailleurs vouloir que tout corps pour exister depende absolu-

ment du lieu, ou ne puisse étre sas le lieu, fans le lieu, dis-je, qui n'eft point fa cause productrice, & qui eft une nature toute differente ? Et pourquoy, s'ils veulent bien que le lieu, ou l'existence du lieu ne depende point de l'existence d'aucun corps, enforte que le lieu puisse éstre, & ne contenir point de corps, pourquoy ne vouloir pas que le corps, ou l'existence d'un corps ne depende point du lieu, enforte qu'un corps puisse exister, & n'estre en aucun lieu ?

## Doute III. Si l'on peut dire que le Lieu soit immobile.

Voyez les deux premiers Chapitres.

L Lieu, difent les Philosophes, est neceffairement Immobile. Mais pourquoy cela, je vous prie, & d'ou peuton tirer cette neceffité ? Est-ce qu'un Physicien doit reconnoistre quelque chose d'immobile dans la Nature?Ouy, ajoûtent-ils, parce qu'autrement un corps pourroit changer de lieu, & me se mouvoir point, comme une Tour, lors qu'il fait du Vent, ou se mouvoir, & ne

: Doutes. 401 changer point de lieu, comme un Poisfon qui estant pris au milieu d'un gla-con feroit emporté par le cours de l'eau. Il est vray que cela pourroit arriver, mais je ne vois pas qu'il y ait en cela aucun inconvenient : L'inconvenient feroit si l'on definissoit le Mouvement, comme nos Modernes, Vne application successive d'un corps aux parties des corps voisins; parce qu'alors il s'ensuivroir qu'une chose immobile, comme une Tour, au milieu d'un air fluide & coulant, ou un Poisson detenu & arresté au milieu de l'eau courante, se mouvroit; en ce que cette chose changeroit continuellement de lieu, ou feroit continuellement appliquée aux diverses parties de l'air, ou de l'eau qui sont les corps voisins ? Et au contraire, qu'un corps en mouvement, comme un Poifson qui seroit emporté par le courant de l'eau au milieu d'un glaçon, ne se mouvroit point;parce qu'il ne changeroit point de lieu, ou ne seroit pas arpliqué successivement à diverses parties

du corps qui l'avoisineroit, ce qui repugne à la definition, & qui est autant, la definition supposée, que si l'on disoit qu'un corps immobile se meut, ou qu'un Ľ

402

Doutes.

corps qui se meut est immobile: Mais comme le Mouvement ne se peut point definir, selon ce que je montteray en suite, & qu'ainsi l'on ne doit pointreconnoitre cette definition, je soutiens qu'il n'y a aucun inconvenient ou qu'une Tour change de lieu, & ne se meuve point, si l'air qui est son lieu change & coule au gré du Vent, cu qu'un Posson emporté par le courant de l'eau au milieu d'un glaçon se meuve, & ne change point de lieu, la furface du glaçon qui l'environe, & qui est son lieu, ne changeant point, ou demeurant toûjours la mesme.

Il est vray que nostre Autheur femble remedier à la mobilité du lieu, en ce que definissant le Mouvement Le passage de lieu en lieu, c'est à dire une application successive du corps mobile aux diverses parties de l'Espace, il fait en messer temps l'Espace, qu'il tient estre le vray, & interne lieu des choses, immobile: Mais le remede me semble estre pire que le mal; puisque pour donner l'immobilité au Lieu, & pouvoir definir le Mouvement, il est obligé d'avoir recours à l'Espace, c'est à dire à une chose qui n'est point, qui n'existe point, Doures. 403 ou, comme nous avons montré, qui n'eft qu'une pure fiction, ou un Estre purement imaginaire.

ment imaginaire. Si faut-il bien, dit-il, reconnoitre d'autres lieux que les externes, qui sont tous mobiles, puis qu'un corps qui se mouvroit d'un mouvement progressifi au de-là du Monde dans le pur Vuide, passe-roir de lieu en lieu, & que cependant il n'y auroit aucun lieu externe. Je répons en un mot, conformément à ce qui a déja esté répondu, que comme au delà du Monde qu'on suppose estre fini il n'y auroit ni eau, ni air, ni tetre, ni rien qui peust environer un mobile, si un corps se mouvoit au delà du Monde dans le Vuide il ne passeroit point de lieu en lieu, comme n'y ayant rien au delà du Monde, & n'y ayant par confe-quent point de lieu, & je foûtiens qu'en cela il n'y a aucun inconvenient, qu'il n'y a point dans la Nature d'autres licux que les lieux externes, & fenfibles que j'ay dit,& que ce pretendu Lieu interne qui ne foit autre chole que l'Espace,est purement imaginaire.

Cependant dira-t'on, du confentement de tous les Philosophes, le Mouvement est essentiellement successif. Je puille absolument se mouvoir qu'il ne parcoure successivement, & une partie aprés l'autre quelque chose, soit d'ail-leurs que le Mouvement se fasse au tra-vers des corps, de l'Air, par exemple, ou de l'Eau, soit au delà du Monde; j'estime qu'il est faux de dire que le Mouvement foit essentiellement successifié, e que c'est une pure prevention fondée sur ce que nous n'avons aussi jamais veu aucun corps se mouvoir qu'au travers des corps, & que parcourant leurs parties l'une aprés l'autre; j'estime, dis-je, que cela est absolument faux, en ce qu'au delà du Monde n'y ayant rien à parcou-rir foit fucceffivement, foit autrement, rien n'y seroit parcouru successivement: Mais voicy ce qui feroit vray, & à quoy il le faut tenir. C'est que le mouvement d'un corps au delà du Monde;ou fi vous voulez que je m'accommode à la maniere de parler, dans le Vuide, seroit tel, que s'il y avoit quelque chose qui puft estre parcouru, par exemple une corde' tenduë, ou de l'air, cette corde, ou cet air feroit successivement, & effectivement parcouru

Doures.

répons que si par estre essentiellement successif, l'on entend qu'un corps ne

401

Doutes.

405 Au reste, comme tout ce que jay dit jusques icy semble supposer que toutes les definitions du Mouvement qu'on à apportées julqu'à present sont nulles, l'on me dira sans doute que c'est donc à moy d'en donner quelque bonne, d'autant plus que jusques apresent personne n'a expliqué le Mouvement que par rapport au Lieu.

#### Doute IV. Si le Monvement je peut, ou se doit definir?

Voyez les premiers Chapitres du Mouvement,

E que je m'en vais dire ne paroi-tra point si etrange, si l'on veur bin d'abord faire reflexion sur une chose qui m'est venuë en pensée à l'égard des Modes, & que je crois estre de la derniere importance pour nous defaire des fausses impressions qu'on doune du Mouvement. C'est qu'à mon avis, l'on ne doit pas songer à definir, ni à expliquer, finon tous, dumoins la plufpart des Modes, comme estant inutile, ridicule, & dangereux de le vouloir faire. La raison primitive de cecy est, que les Modes sont l'explication mesme,

comme estant censez clairs, & evidens d'eux-mêmes, de forte que quád on veut expliquer la nature d'une chole, l'on apporte ses divers modes, ou ses diver-ses manieres d'estre, & l'on dit qu'elle raisonne, par exemple, qu'elle sent, qu'elle vegete, qu'elle est ronde, qu'elle est quarrée, qu'elle est droite, qu'elle est courbe, qu'elle est unie, qu'elle est contiguë, qu'elle est éloignée, qu'elle est étenduë, & ainsi des autres Modes; d'où vient que quand on s'opiniatre à les vouloir definir, l'on ne fait ordinairement que des cercles, ou l'on n'apporte que des termes finonimes,& equivalens, qui ne donnent pas plus de lumiere,ou causent mesme souvent de l'obscurité. Et qu'ainfi ne foit, quand par exemple, l'on a dit d'un homme, qu'il raisonne, d'un animal,qu'il ient,d'un baston,qu'il est droit, ou qu'il est courbe, d'un homme,qu'il est debout,ou qu'il est couché, de deux murailles qu'elles sont distantes, ou qu'elles sont indistantes, d'un corps,qu'il est étendu;peut-on rien dire de plus clair, ou peut-on répondre autre chose sinon que raisonner c'eft raisonner;que sentir c'est sentir , sinon qu'eltre droit , c'est estre droit , qu'estre

Doutes. 407 debout, c'est estre debout, qu'estre diftant, c'eft eftre diftant, qu'eftre étendu, c'est estre étendu?Ou en faisant un cercle;qu'eftre raisonnable,c'est n'être pas irrailonnable, qu'estre droit, c'est n'estre pas courbe, que deux murailles étre di-Rantes, c'est n'estre pas indistantes?Ou en apportant des termes équivalens,qu'estre distantes, c'est n'estre pas contiguës, & puis, que n'eftre pas contigues, . c'eft ne le toucher pas, & ainfi de quel-ques autres termes qui ne font pas plus clairs que les premiers? Tant il eft vray qu'il n'y a que les Eftres messes, que les Chofes mêmes que l'on doive t âcher de definir, & d'expliquer, acause qu'-elles sont souvent fort obscures,& que les Modes, pour estre censez clairs, & évidens, ne doivent, ni ne peuvent estre expliquez. En effc&,que quelqu'un entreprene de nous definir l'Action, ou de nous dire plus clairement ce que c'est qu'Action?Que nous pourra-t'il dire de plus clair, & de plus evident finon que l'action est l'action, finon qu'agir c'est agir?Il en est demessie de la Dou-leur, du Plaisir, & de cent autres de la forte, si quelqu'un entreprenoit de les definir, que pourroit - il dire de plus

Doures.

408 connu, de plus evident, de plus sensible, & de moins explicable ?

Or ce que je viens de dire à l'égard de tous ces Modes, se doit appliquer au Repos, & au Mouvement : Ce sont des manieres d'Estre claires, & evidentes d'elles-messer, il ne faut qu'avoir les u ches-meines, il ne taut qu'avoir les yeux ouverts pour scavoir ce que c'est, & il ne faut que se lever, & marcher, comme fit Diogene, pour les demon-trer, & en convaincre les plus opinia-tres; desorte que je tiens que le plus simple Paysan en a une connoissance aussi parfaite que le plus grand Philo-sophe, & par confeguent artices ter sophe, & par consequent qu'il est inu-tile de les vouloir definir, ou expliquer.

Je pouvois ajoûter que ceux qui se metrent si fort en peine de definir le Mouvemét, devroient donc aussi semettre en peine de definir le Repos, puilque le Repos est un Mode du corps, comme le Mouvement, ou que s'ils difent que le Repos est evident de soy, qu'ils disent donc aussi que le Mouvement est evident de soy; ce qui seroit d'autant plus plausible, qu'il est con-stant que l'on connoit aussi parfaitement qu'un homme marche, que l'on connoit parfaitement qu'il est affis. Mais

Mais sans m'arrester à cecy, je dis que tous ceux qui ont voulu definir le Mouvement, n'ont fait qu'embarasser, & obscurcir la chose, ou s'engager dans des suites de difficultez d'où il leur est impossible de se tirer. Cecy est evident premierement à l'égard d'Aristore ; car je vous prie', lors qu'il definit le Mouvement, perfecti babitio, ou comme on l'interprete d'ordinaire, allus Entis in potentia, prout in potentia, l'acte d'un Estre en puissance, entant qu'il est en puissance:Peut-on rien dire de plus obfcur, & peut-on appeller cela une definition, c'est à dire un discours qui explique la nature du Mouvement?

A l'égard de nos Modernes, qui n'admettant ni Vuide, ni Espace, definissent le Mouvement, Vne application successive du mobile aux diverses parties des corps qui l'avoisinent immediatement, il ne faut que confiderer l'étrange inconvenient, où ils tombent ; car selon leur definition, un Poisson retenu, fixe, & immobile au milieu du courant de l'eau, est en mouvement, en ce qu'il est succeffivement appliqué à diverses parties de l'eau qui le touchent immediatement: Et tout au contraire, un Poisson pris S

TOME II.

410 au milieu d'un glaçon qui est emporté entre deux eaux, eft en repos, eft immobile, n'est point en mouvement. Or y bile, n'est point en mouvement. Ur y a-t'il rien de plus extravagant, & rien qui foit plus capable de rendre la Phi-losophie, & les Philosophes ridicules? Et tout cela pour vouloir definir ce qui ne se peut definir, & pour vouloir ex-pliquer ce que personne, se n'est donc les Philosophes, n'ignore, & qui est plus clair que toutes les explications qu'on en sçauroit donner.

Pour ce qui est enfin de ceux, qui definissent le Mouvement, Le passage d'un lieu à un autre, c'est à dire une applica-tion successive d'un mobile à diverses parties fixes, & immobiles de l'Espace; il est vray que le Lieu estant pris en ce fens-là, ils ne tombent pas dans les messes inconveniens que les prece-dens; mais quand je songe que pour les éviter, & pour rendre le Lieu immobi-le, il leur a fallu avoir recours à l'Espace, c'est à dire, pour le repeter encore une fois, à un Estre eternel, incorporel, immense, independant, & immobile, à un Estre qui estant incorporel, ait des parties, à scavoir des parties fixes, & immobiles; à un Estre qui subsiste par foy, & qui ne soit pas Substance, à un Eftre qui ne soit nulle part, & qui soit par tout; en verité (je l'ay déja infinué) j'ay bien de la peine à croire que nostre Autheur ait tout de bon donné dans cette Opinion, & je croirois plûtost qu'il n'auroit crû, ainsi que Maignan, cet Estre qu'imaginaire, mais toutefois commode pour expliquer le Mouvement, le Lieu, & l'Immobilité du Lieu dont il pouvoit estre prevenu, comme la pluspart des Anciens.

Je dis plus, que non seulement il est inutile, & ridicule de vouloir donner des definitions du Mouvement, pour les raisons que j'ay apportées, mais qu'il est mesme tres-dangereux de le faire;parce que comme les definitions ne doivent estre qu'à l'égard des Choses, la definition estant un discours qui explique la nature de la chose, il arrive que lors que l'on entend la definition d'un Mo-de, l'Esprit se porte incontinent à prendre ce qui est definy pour une veritable chose, ce qui fait une erreur tres-considerable dans la Philosophie. Et cela est si vray, que pour peu qu'on prenne garde aux manieres de parler dont les Philosophes se servent en traittant de

T :

la Rencontre, & de la Percuffion des corps, l'on reconnoît insontinent qu'ils conçoivent le Mouvement comme une Chofe, & qu'ils en parlent comme ils feroient d'un veritable Estre, ou d'une veritable Substance, qui feroit divisible, & qui pourroit estre transmise d'un mo-bile à l'autre ou entierement, ou en partie : Il ne faut pour cela que les entendre discourir.Lors qu'une Boule, disentils, roule sur un Billar, elle en peut rencontrer,& choquer une autre en tant de manieres, que tantost elle luy transinette tout son mouvement, en sorte que le perdant tout, elle s'arreste tout court, & que tantost elle ne luy en communi-que que la moitié, ou les trois quarts, ou quelques degrez seulement, se reservant le reste pour sa provision:Or à les entendre parler de la sorte, ne diriezyous pas qu'ils conçoivent le Mouvement comme quelque Chofe, comme quelque Substance, comme des corpuf-cules qui passeroient d'une Boule à l'autre, de mesme que des corpuscules de feu, qui passent d'un fagot allumé aux mains d'un homme qui le chauffeill eft vray qu'il est tres-difficile d'expliquer tous ces differens mouvemens qui se reD O U T E S. 413 marquent felon les diverses percussions des corps, comment une Boule par exemple, en met un autre en mouvement, & comment en messene en se elle s'arreste, ou ne va plus si viste, & ainsi des autres differences; mais apparemment cette difficulté, que je ne tiens pas infurmontable, comme je m'en vais montrer ensuite en parlant du chocdes corps, ne vient que des mauvaises idées que les definitions du Mouvement nous donnent.

Doute V. Si l'on peut raisonnablement demander la cause de la continuation du mouvement dans les Choses qui ont esté jettées, ou lancées.

### Voyez Livre I. du Mouvement.

JE me suis quelquesois étonné qu'il y ait tant de gens qui trouvent étrange, & ne puissent concevoir pourquoy une pierre, par exemple, se meur, & s'envole en l'air lors qu'elle est separée de la main qui l'a lancée, ou qui l'a jettée: Car je vous prie, puisque la main qui la lance est en mouvement, & qu'estant comme partie de la main, elle est par consequent aussi en mouvement, poutquoy s'arresteroit-elle, ou pourquoy ne s'envoleroit-elle pas, & ne continuë-roit-elle pas de se mouvoir?Est-ce qu'un corps qui est une fois d'une certaine maniere, ne doit pas demeurer, ou continuer d'estre de cette melme maniere, jusques à ce qu'il survienne quelque chose qui l'en tire? La pierre que la main jette eft en mouvement, elle n'eft pas attachée à la main comme la main au bras, & le bras au corps, rien ne l'empesche de quitter la main, rien ne l'empesche de demeurer dans la maniere d'eftre, & l'on trouve<del>ra</del> étrange qu'elle y demeure, ou qu'elle continue de se mouvoir! Ce qu'il faudroit trouver estrange seroit qu'elle n'y demeurast pas', qu'elle ne continuast pas de se mouvoir, qu'elle s'arreftaft.

L'experience d'une pierre qu'un Matelot laisse tomber du haut du mast d'une Galere qui va à toutes rames d'Occident, par exemple, en Orient, devroit ce me semble, oster tout scrupule; car comme la pierre se mouvoit, ou estoit meuë conjoinctement avec la main du

Matelot, avec le maft, & avec toute la Galere vers l'Orient, il est constant que lors qu'elle eft hors de la main, elle continue de se mouvoir vers le mesme endroit, ou ce qui en le mefme, qu'elle demeure en mouvement, c'est à dire dans l'estat, ou dans la maniere d'estre qu'elle eftoit lors qu'elle a efté lancée. Et cela est si vray qu'en descen-dant elle suit toujours le mast qui continuë d'aller vers l'Orient, & qu'elle tombe enfin au pied du mast; au lieu que si en tombant elle n'avançoit point vers l'Orient, elle devroit tomber loiu du mast en arriere vers la poupe de la Galere. Ioint que ceux qui estant proche de là à terre sur le rivage, prenent garde à la main du Matelot, & à la pierre, voyent, & aperçoivent clairement que la pierre avance vers l'Orient, com-me le mast, & qu'ainsi en tombant elle déctit une ligne, non pas perpendiçu-laire, mais courbe, & telle que celle que les Mathematiciens appellent parabolique.

Digitized by Googl

### Doute VI. Si dans la dattrine des Asomes l'on ne pourroit point etablir ces quatre Regles generales du Monvement.

Voyez Livre II. du Mouvemente

A premiere, que fi un Atome rond, fi vous voulez, & poli, tel que nous-nous imaginons effre ceux de la Lumiere, effant meu au delà du Monde, ou dans un lieu abfolument Vuide, en rencontroit directement un autre de mesme figure, mais qui fust en repos, l'Atome rencontrant continuëroit fa route, fans rien perdre de fon mouvement, emportant avec soy l'Atome qui seroit en repos: Car comme un corps dans le Vuide semble devoir estre dans un parfait equilibre ou indifference, & me devoir par consequent faire aucune cesistance; pourquoy l'Atome rencontrant ne continuëroit-il pas son chemin, comme s'il ne rencontroit rien?

La seconde, que s'il se pouvoit faire que l'Atome rencontré fust dans un repos invincible, & comme immobilement cloüé dans un endroit, l'Atome D Q U T E S. 417 tencontrant feroit obligé de changer la maniere d'eftre, & de s'arrefter tout court: Car pourquoy, ou par quelle raifon fe reflechiroit-il, & retourneroitil en arriere ?

La troisiéme, que si l'Atome rencontré n'estoit pas dans un repos invinci-ble, l'Atome rencontrant le pourroit bien mettre en mouvement, & l'emporter avec soy, mais qu'il ne le pourroit neanmoins faire qu'en changeant sa maniere d'estre, c'est à dire qu'en perdant de son mouvement, on devenant moins vifte, & cela à proportion de la resistance de l'Atome rencontré. Car s'il cft vray, comme je viens de dire, que l'Atome rencontre estant immobilement en repos, fust capable de changer entierement la manière d'eftre de l'Atome tencontrant,& de l'arrester tout court par sa resistance invincible, il est croyable que faisant une temance mediocre, il feroit mediocrement changer sa maniere d'estre, & le rendroit plus ou moins lent, à proportion. de la resistance qu'il luy feroit.

La quatrième, que si deux sembla bles stomes venoient à se rencontrer directement, & demessire vitesse, ils

S 5

Atome qui en rencontreroit un autre immobilement arresté, pourquoy se feroient-ils reflechir l'un l'autre?Pourquoy retourneroient-ils en arriere, ou plutost pourquoy à la maniere de deux perches penchées l'une contre l'autre, ne s'arresteroient-ils pas mutuellemét, comme s'ils venoient à donner chacun contre une planche immobile, qui se scroit fortuitement trouvée entre-deux?

Doutes. fe feroient mutuellement changer de maniere d'eftre, & s'arresteroient tout court l'un contre l'autre: Car dememe que je viens auffi de dire à l'égard d'un

415

Ces Regles supposées comme vrayes, il est aise de voir que si une boule d'y-voire, par exemple, ou de quelqu'e au-tre matiere de la sorte pouvoit estre tres-dure, c'est à dire d'une dureté invincible, & qu'elle tombast perpendiculairement, ou fust jettée directement sur une table de marbre aussi tres-dur, ensorte que ni l'un, ni l'autre ne cedassent, & ne s'enfonçassent aucunement; il est, dis-je, evident suivant ces Regles, qu'il ne se feroit point de reflection, ou que la boule ne rebondiroit point, & par consequent que le rebondissement ou la reflection des

corps n'a lieu que dans les composez dont les parties peuvent par un choc violent estre directement enfoncées en dedans, & ainsi continuer de se mouvoir par une ligne opposée à celle de la projection; le mouvement de restection n'estant autre chose que le mouvement direst cominué, avec cette diversité que je viens d'infinuer, à servoir que la ligne de restection est opposée à celle de la projection.

Et l'on ne doit point objecter, que felon ces Regles la partie qui fait l'extremité de l'effieu de la boule d'yvoire devroit en tombant sur le marbre immobile s'arrefter là tout court : Car il faut confiderer premierement, qu'il n'en est pas de la boule comme d'un Atome spherique qui tomberoit sur le marbre, en ce qu'un Atome estant folide ou fans vuide, & parfaitement continu, ses patties superieures ne pourroient se mouvoir, ou demeurer en mouvement du moment que sa partie inferieure toucheroit le plan, de sorte qu'il seroit obligé de s'arrester tout court ; au lieu que la boule estant un composé d'un nombre innombrable d'Atomies, & ces Atomes estant entreDOUTES

meslez d'un nombre innombrable de petis vuides, il arrive que la pattie inferieure qui elle mesme est composée d'une infinité d'Atomes, aussi bien que la partie touchée du plan, il artive, dis-je, que cette partie touchant le plan, les parties superieures demeutent, ou sont encore en mouvement, & peuvent par consequent faire diverses ment impression sur les inferieures, & poussant diversement & de tous costez vers la derniere, qui est comme je viens de dire composée d'une infinité d'Atomes diversement fituez, atrangez, & liez ou joints ensemble, & avec le reste de la masse, la meuvent par cette liaison qu'elles ont avec elle, & l'environnant de tous costez la soulevent, & la repoussent en dedans.

Il faut de plus confiderer pour confirmer ce que je viens de dire, que cette partie tangente & inferieure est partie d'un globe, & qu'ainfi lors qu'elle touche le marbre, les parties exterieures qui l'environment sont encore quelque temps, c'est à dire jusques à ce qu'elles ayent touché le plan, sont, dis je, encore quelque peu de temps en l'air, & en mouvement, & par con-

421 fequent comme autant de petis leviers, qui acause de la connexion ou continuité qu'elles ont avec elle la font remonter par force, & la repoussent sur les superieures qu'elles poussent & qu'elles meuvent. Et cecy paroit d'autant plus vray-semblable, que fi au lien d'une boule vous laissiez tomber un Cube, il ne rebondiroit que peu, ou point.

L'on me pourra peut-estre dire, que suivant cette derniere réponse, une Dame qui en glissant sur un Damier, en rencontreroit une autre, devroit donc aussi reflechir, ou retourner en arriere, & non pas s'arrester comme elle fait apres qu'elle a poussé, & mis en mouvement la Dame qu'elle rencontre, ce que vous direz à proportion d'une boule, qui apres avoir receu un petit coup fee fur un billar, en rencon-tre une autre. Ie répons qu'il faut de neceffité que la Dame rencontrante s'arrefte ; parce qu'au moment que la partie A, que je suppose estre l'extre-mité de l'essieu, est obligée par le choe de rentrer en dedans, & de se mouvoir, par exemple vers l'Occident, les parties circonvoisines non seulement contiruent un moment, ou un certain petit cipace de temps de se mouvoir vers l'Orient, comme il arrive à l'egard d'u-ne boule d'yvoire qui tombe sur un marbre immobile, maiselles continuent mesme encore de se mouvoir vers ce meline endroit apres qu'elles ont fait rentrer la partie A, à caufe que la Dame rencontrée ayant cedé, elles ne rencontrét point de plan qui les arreste, au contraire de ce qui arrive à la boule d'yvoire qui tombe sur un marbre ; de forte que toute la masse de la Dame rencontrante estant comme balancée entre deux mouvemens opposez, celuy des parties rentrantes en arriere, & celuy des parties circonvoifines en avant ; il faut de necessité que le tout s'arreste, à la maniere de deux hommes qui fe poufferoient l'unl'autre d'egale force, ou de deux perches egales qu'on auroit fait pencher l'une contre l'autre; ce qui ne fe peut point dire de la boule d'yvoire qui tombe fur le marbre, acause que la piece de marbre demeurant immobile elle arrefte les parties circonvoisines : Car il ne faut pas s'imaginer qu'au melme moment que le fait le choc de deux Dames sur

423 un Damier, ou de deux boules sur un Billar . la boule rencontrante s'arreste. mais il faut avant que de s'arrester, qu'elle se meuve un moment, ou quelque peu de temps conjointement avec celle qu'elle rencontre, & qu'elle la fuive durant un certain petit espace, quand ce ne seroit que de l'epaisseur d'un cheveu ; parce qu'autrement la Dame, ou la boule rencontrée ne seroit point mile en mouvement, comme il a esté dit en parlant du mouvement des choles qu'on jette.

# Doute VII. Si la reflection se dois Attribuer à la verta Elastique.

#### Voyez Livre I L du Mouvement.

E celebre Monfieur Mariote attribue la reflection ou le rebondisfement des corps à la vertu de Ressort, ou pour me servir destermes ordinaires, à la vertu Elastique, c'est à dire au retour viste, & impetueux des parties enfoncées, soit du corps choquant, comme si c'est une boule d'yvoire qui tombe sur une enclume tres dure,& qui ne s'enfonce point, soit du corps choqué,

Dourzs.

comme fi c'est une boule d'acier tresdure, & qu'on suppose aussi ne s'enfoncer point, qui tombe sur une table d'yvoire qui cede, qui s'enfonce, & qui retourne comme un Ressort, soit de l'un, & de l'autre, comme si c'est une boule d'yvoire qui tombe sur une table d'yvoire? Or le rebondissement d'un Balon, & quelques autres experiences qu'il apporte m'avolent presque fait donner dans la pensée, mais je ne scais comment je m'avilay de presser forte-ment avec la paume de la main un Ba-lon bien enflé sur le pavé, & je fus cstonné qu'encore que je levasse tres-viste la main, ou un petit ais dont je me fervois pour enfoncer, & qu'ainfi les parties enfoncées du Balon retournaf-fent tres-viste à leur premier estat, le Balon ne rebondifioit neanmoins point: J'en fis autant d'une boule d'yvoire que je pressay fortement fur un pavé bien uny, & puis sur une table bien dure,& bien polie, & jamais la boule ne re-bondit, de quelque vitefle que je pûfle lever la main, ou le petit ais avec le-quel je la preflois. Tout cela me détour-na de l'opinion de Monfieur Mariote, & fur les experiences qu'il apporte pour

Doures. 415 l'appuyer, je m'avisay aussi qu'il n'en estoit pas de l'enfoncement des parties d'une table, d'un marbre, ou d'une muraille par une boule tres-dure, telle que pourroit estre une boule d'acier, comme de l'enfoncement des filets d'un Jeu de paume, ou des cordes d'une Raquette par une bale ; en ce que la bale n'enfonce simplement pas en dedans les parties superficielles des cordes qu'elle frappe, comme fait la boule les parties superficielles de la table, mais qu'elle pousse les cordes entierement hors de leur place, de façon que se trouvant extraordinairement tenduës, jusques à faire courber la Raquette, elles retournent avec impetuosité sur la bale qu'elles lancent par consequent, comme la corde tenduë d'une Arbalette qu'on lafche, lance une fleche ; au lieu que les parties enfoncées de la table demeureront, finon toutes, du moins quelques unes prises, & enfoncées, de sorte que si elles retournent, ce n'est que più à peu, & lentement, & non point avec une impetuosité vive comme les cordes de la Raquette.

Je fis mesme cette reflexion à l'egard de l'enfoncement des parties de deux

corps de mesme nature, tels que pourroient estre une table d'yvoire, & une boule d'yvoire, qu'encore que les parties enfoncées de la table retournalient avec impetuosité, neanmoins elles ne lanceroient pas les parties de la boule; parce qu'autant que les parties de la table en retournant pourroient pousser les parties de la boule, autant celles de la boule en retournant de mesme poulferoient celles de la table:D'où je conclus enfin que la vertu Elastique, ou le retour des parties enfoncées des corps ne pouvoit point estre la cause de leur rebondissement & de leur reflection, mais que le mouvement de reflection n'estoit autre chose que le mouvement directe continué de la maniere que je l'ay desja dit plus haut,& qu'ainfi il ne falloit point chercher d'autre cause de la Reflection que celle de la Proje-Aió, ou de la chute du corps rebódistant.

Ne seroit-ce donc point, dis-je alors, à l'egard d'une boule d'yvoire, par exemple, qu'on laisseroit tomber sur une enclume, que la partie A, qui fait l'extremité de l'essieu de la boule, & qui la premiere touche l'enclume, s'enfonçant en dedans, ou retournant en arriere,

#### Doutes.

427 pouffe, meuve, & fasse retourner la partie B, la partie B la partie C, la partie C la partie D, & ainsi de suite selon la longueur de l'essieu jusqu'à Y, qui de melme que les autres, presse, meuve,& fasse retourner en arriere la partie Z, qui estant la derniere, & mise en mouvement par la partie Y, continue de se mouvoir, & emporte avec soy toutes les parties de la boule, comme luy estant liées & acrochées ; cette propagation de mouvement se faisant à proportion comme dans une longue Poutre, dont la premiere partie qui a receu le petit coup, pousse & meut celle qui suit immediatement, celle-cy une autre, cette autre une autre, & ainfi de suite jusques à la derniere partie de l'autre bout qui touche l'oreille qui entend le coup, ou le son qui s'est fair par le conp: Au lieu que quand avec la paune de la main, ou avec un ais, comme j'ay dit, vous pressez la boule ou le balon contre le pavé, vous arrestez la partie Z, & par consequét toutes les autres parties precedétes julques à A. Voila ce qui me vint en pensée, or par où je conceus qu'une bale jettée contre une muraille pourroit se

reflechir, sans qu'il fust besoin d'imaginer que les parties de la muraille enfoncées contribuassent en s'en retournant comme un reflort, à la reflection de la bale : Ou pourquoy deux boules qu'on auroir suspenduës chacune à un long filet, & qui estant lachées se rencontreroient diametralement l'une l'autre, se feroient reflechir l'une d'un costé, & l'autre de l'autre, sans que le Refsontribuassent aussi aucunement à leur reflection.

Mais d'ou vient donc, dira quelqu'un, qu'une boule d'yvoire qu'on laiffe tomber fur une enclume, rebondit plus haut que fi elle tomboit fur une table de bois, fi ce n'eft que le reffort, ou le retour des parties de l'enclume estant plus vif, la boule est repoussée avec plus de force? Je répons qu'on ne<sup>e</sup> fcauroit raisonnablement attribuer cela au retour des parties de l'enclume, parce qu'il n'y a aucune apparence qu'une boule d'yvoire qui pese fi peu, & qui est fi peu dure au regard du fer, puisse par fa chute enfoncer sensiblement l'enclume, de forte que ne pouvant d'ailleurs estre attribué au retour des parties de la bouD O U T E S. 429 le,par la raifon du balon,ou de la boule d'yvoire qui effát fortement preflée, & autant qu'il fe peut enfoncée avec un ais ne rebondit point, il ne refte à répondre autre chofe, fi ce n'est que l'enclume effant tres dure, & fes parties ne s'enfonçant,ou ne cedant que tres peu, la partie A de la boule retourne en arriere, & s'enfonce avec plus d'impetuofité fur la partie B, la partie B fur la partie C, & ainfi de fuite julques à Z qui s'en va, & s'enleve par confequent auffi avec plus dimpetuofité.

Du reste je sçais bien que les corps dont les parties enfoncées ne retournent pas à leur premier estat, comme il arrive à l'egard d'une boule de plomb, qu'on laisse tomber sur une enclume, ne rebondissent point; mais cela vient de la contexture particuliere de la boule, & de ce que les Atomes de plomb sont autrement figurez que ceux d'yvoire.Comme ils font rameux, crochus, & raboteux ainsi que nous dirons ailleurs, il arrive que lorsque par le choc ils rentrent & s'enfoncent en dedans, ils se racrochent en mesme temps de telle manière avec ceux qu'ils rencontrent, & s'arrangent de telle

maniere dans les petits vuides circonvoifins, qu'ils demeurent là arreftez, acrochez, & comme amortis, de façon que leur mouvement ne fe communiquant pas d'Atome en Atome jufques à Z, que je fuppofe faire l'extremité de l'effieu, comme dans la boule d'yvoire, ce n'est pas merveille que l'Atome Z n'estant point meu, ne s'envole point, ni avec luy le reste de la matiere qui fait la boule.

Je íçais bien auffi qu'un petit cercle de baleine, ou de quelque autre matiere pliable de la forte, rebondit au moment qu'on leve la main qui en le preffant vers le plan le tenoit courbé de part & d'autre, & en faifoit ainfi comme deux arcs tendus; mais l'on ne doit pas inferer de là que ce foit les parties inferieures du cercle, qui ayant efté enfoncées en dedans par le plan, ayent retourné vers le plan à leur premier eftar, & ayent par ce retour caufé le rebondiffement : Car ne preffez, & n'enfoncez pas le cercle par la partie superieure, mais preffez-le seulement, & tant fort qu'il vous plaira avec le pouce par la partie inferieure, & interieure qui repond directement au plan, &

Doutes. 471 au poin& du contact, & vous verrez qu'il ne rebondira pas davantage que la boule d'yvoire pressée sur une table. de marbre : Si le cercle rebondit donc du moment qu'on retire la main, c'est qu'alors la partie superieure des arcs, comme vous diriez Z dans la boule d'vvoire ; c'eft, dil-je, que cette partie des arcs conjointement avec les parties courbées du milieu de ces melmes arcs se trouvant libre, s'eleve comme une espece de Ressort, & s'en va, non pas vers le plan, mais vers le haut, & emporte avec elle le reste du cercle qui luy eft continu.

### Doute VIII. Si la mesme quantité de Mouvement demeure toújours dans la Nature ?

Voyez Livre II, du Mouvement.

On objecte que si les regles du Mouvement que j'ay apportées estoient vrayes, tous les Atomes ne seroient pas toûjours en mouvement, & qu'ainsi il ny auroit pas toûjours la messe quantité de mouvement dans le Doutes.

432 Monde, ce qui causeroit de grandes diversitez, & de grandes inegalitez dans les generations, & les corruptions, & generalement dans les Mouvemens ordinaires de la Nature : Mais je vous prie, où est la necessité absolue qu'il y ait toûjours dans le Monde la mesme quantité de Mouvement, comme si le mouvement estoit quelque chose absolu, quelque substance, quelque Estre qui ne pust estre detruit que par annihilation ; ou plûtost comme fi le Mouvement n'estoit pas une simple maniere d'estre, & qu'ainsi il n'en fust pas du Mouvement comme de tous les autres Modes ? Est-ce qu'il est necessaire que dans la Nature la mesme quantité d'Unions, de Contiguitez, de Courbures, de Droitures, & ainfi des autres Modes, ou manieres d'estre, demeure toûjours? Il est vray que cela pourroit causer quel-que diversité dans les Saisons, dans le chaud, dans le froid, & consequemment dans les generations, & les corruptions ordinaires: Mais est-ce que ce n'est pas aussi là le train ordinaire de la Nature? Est-ce que nous voyons jamais deux années femblables, foit à l'egard de la chaleur, soit à l'egard de la generation des

Doutes, 433 des grains, des fruits, & de tant d'animaux, ou d'insectes differens ? Il seroit à craindre, direz-vous, que quelques Atomes venant à s'arrester, & à en arrester quelques autres, ils ne vinisent enfin tous à se prendre, à s'embarasser, & à s'arrester, Mais comme dés le commencement il y a eu des nombres innombrables d'Atomes, tels que nous tenons estre ceux de feu, & de lumiere, qui sont tres petis, tres ronds, tres polis, tres mobiles, tres actifs,difficiles à estre pris & arrestez dans les compositions, & par consequent tres propres à mouvoir, & à debarasser les autres, il n'y a pas lieu de craindre que jamais le Mouvement cesse dans la Nature, & lorsque la surface de la Terre fera prise, glacée, & gelée de froid, la chaleur souterraine, qui semble se fortifier durant l'Hyver, & le retour du Soleil au Printemps seront toujours suffifans pour dissoudre les Neiges, & les Glaces, pour ouvrir le sein de la Nature, pour avancer les diverses generations soit des Plantes, soit des Animaux, & enfin pour mouvoir de nouveau, animer, pour ainsi dire, & vivifier toutes choles.

TOME II.

Le Mouvement, dira-t'on peutefre auffi, est estentiel aux Atomes? Mais pourquoy cela? la nature de l'Atome consiste simplement à estre une portion de matiere solide, & etendue, & l'on peut par consequent auffi bien concevoir cette portion de matiere en repos comme en mouvement, ou fans qu'il faille absolument la concevoir en mouvement, & cela d'autant plus que tous les corps composez, grossiers, & fensibles estant, autant que nous en pouvons juger, indifferens au repos, & au mouvement, il est à eroire que les Atomes doivent aussi estre de sou indifferens au repos, & au mouvement.

rens au repos, & au mouvement. Il n'y a pas un feul Atome, ajoutent-ils, qui ne foit dans un mouvement continuel, & inamiffible, & mefme tres rapide, & inalterable : Mais fur quel fondement avancer une chofe fi fort incroyable, & fi contraire à ce qui fe voit dans les autres corps ? Voyons nous rien de femblable dans le Monde, ou plutost ne voyons-nous par tout le contraire dans tous les mouvemens fensibles; que tantost de certains corps fe meuvent , & que tantost ils ne fe

435 viste, & que tantost ils vont lentement, felon les diverses rencontres, & selon les differétes causes qui modifient leurs mouvemens ? Et ne disons nous pas ordinairement que philosopher n'est autre chose que raisonner des choses insenfibles, & inconnues par proportion, & par rapport aux choses qui sont plus groffieres, plus sensibles, plus connues?

D'ailleurs, pourquoy est-ce qu'y ayant des Atomes angulaires, de crochus, de rameux, & ainsi d'un nombre innombrable de figures differentes, il ne pourra pas arriver qu'ils se prennent, qu'ils s'acrochent, qu'ils s'embrassent, & s'embarassent de telle sorte, qu'il s'en trouve enfin quelqu'un de serré, de pris, & d'arresté, ou de rallenti dans le milieu de la masse qui se sera formée du concours de ces Atomes? Je sçais bien qu'il n'y a rien qui semble plus estre en repos qu'une masse ardente & bruslante de Metal fondu, & que cependant on ne sçauroit nier que les Atomes n'y foient dans une etrange agitation. le sçay bien aussi qu'il faut demeurer d'accord qu'il y a un certain T a

mouvement intestin, & continuel dans ces Eaux fortes qui rongent les Me-taux, dans celles qui estant messes ensemble de froides devienent chandes, & causent une grande ebullition, des, & caulent une grande ebuilition, & generalement dans toutes celles qui font fpiritueules, comme toutes ces eaux de Vie, & autres femblables, quoy que toutes ces liqueurs femblent auffi eftre fort en repos: Ce qui fe doit dire de toutes ces infenfibles dige-ftions, macerations, diffolutions, nutritions, augmentations, diminutions, generations, corruptions, il faut de neceffité avoüer que tous ces change-mens le font par le mouvement caché, & intestin des premiers Principes : Mais que generalement tous ces Prin-cipes soient toûjours dans un messe & egal mouvement ; mais que dans un calme de la Mer il y ait dans l'eau au-tant de mouvement que dans la plus furieuse tempeste, autant dans une Riviere glacée jusques au fond, que lors qu'elle coule avec impetuosité; autant dans la surface de la Terre en plein Hyver que tout est gelé, & que tout semble mort, qu'au Printemps, ou en Esté que tout se degele, que tout tritions, augmentations, diminutions,

.417 pousse, que tout brusse de chaleur; autant dans un monceau de poudre en grains, que lors qu'elle est enflammée, & qu'elle souleve, & renverse le plus gros Bastions ; mais qu'au milieu des corps les plus solides, des cailloux, par exemple, du marbre, ou du diaman il n'y ait pas un seul Atome qui ne soit dans un mouvement continuel, inamissible, & plus rapide que le feu de la foudre, ou que la lumiere du Soleil, qui en un clin d'œil parcourt des espaces immenses, c'est en verité une chose bien difficile à croire.

Doute IX. Sile Nifus, l'effort, ou le poußement des Atomes dans les Compositions solides est soutenable.

Voyez Chapitre X I I I. Livre L

Vsi est-ce, à mon avis, pour cela, que Democrite, Epicure, Lucrece, nostre Autheur, & presque tous les defenseurs des Atomes soutienent, qu'il se peut bien faire que dans certaines masses, ou compositions tres solides

il fe trouve des Atomes, qui eftant preffez, refferrez, & arreftez par les Atomes circonvoifins, ne fe meuvent effectivement pas, ou ne foient pas dans un mouvement effectif, & actuel, mais que neanmoins ces Atomes font in continue nifu, c'eft à dire dans un effort continuel comme pour fe degager, & fe mettre en mouvement felom la force, l'energie, & l'inclination naturelle dont ils font doüez, de façon que les Atomes circonvoifins qui les empelchent de fe mouvoir eftant oftez, ils fe mettent d'eux melmes en mouvement, à la maniere d'un Reffort qui fe lance, & fe meut du moment que que le corps contre lequel il appuyoit, & faifoit effort, eft ofté.

Mais ce pretendu Nifie, ou effort des Atomes m'a toûjours paru une pure defaite, & un remede inutile pour refoudre la difficulté; je n'ay jamais pû comprendre qu'un corps fist effort, & ne fust pas en mouvement, ou qu'estant une fois en repos, il se pût mettre de soy-messie en mouvement, & je me suis toûjours imaginé que le mouvement, & le repos estant de simples modes, ou manieres d'estre, un corps

DOUTES. 43 qui est une fois en repos doit demeurer dans cet estat de repos, jusques à ce que quelque autre corps meu le vienne. hurter, & le mette en mouvement, de-messine cu'un corres hurter, & le mette en mouvement, de-melme qu'un corps qui est une fois en mouvement, doit toûjours demeurer en mouvement, jusques à ce qu'il fur-vienne quelque cause estrangere qui l'arreste : Est-ce que ce Nissu feroit un milieu entre le mouvement, & le repos, ou que mouvement, & repos ne se-roient pas contradictoirement oppo-fez?Vn Atome, direz-vous, se remettra en mouvement par une certaine force, viguenr, energie, ou inclination au mouvement qui luy est naturelle. I'en-tens des paroles, j'entens des termes differens, mais je ne comprens point que dans un corps ablolument fimple, tel qu'on fuppole eftre un Atome, cette force, cette vigueur, cette energie, & cette inclination puisse eftre autre chole que le mouvement mesme.

C'est pourquoy j'estime qu'il suffit de supposer I. que tous les Atomes sont d'une petitesse inconcevable, de façon qu'une particule insensible de matiere en comprenne des milliers, & que ces milliers puissent estre tous, ou T·₄

la plus grande partie, dans un trouble, & dans un mouvement continuel. Et de fait, qui auroit jamais crû avant nos derniers Microscopes, qu'une goutte d'eau où l'on a fait tremper du poivre, qu'une goutte, dis je, de cette eau qui n'aura pas plus d'étendue que la teste d'une petite epingle, fust com-me une espece d'Etang dans lequel on vit remuer, nager, vivre, & mourir une quantité innombrable de petis Ani-maux incomparablement plus petis que le Ciron, dont nous avons fait la description ? 11. Que chaque Atome en particulier n'a point de pesanteur, comme n'ayant ni centre, ni circopference à quoy il tende. II I. Que tous les Atomes sont d'eux mesines indifferens au mouvement, & au repos, & qu'ainsi un Atome qui estant meu en rencontre un autre qui est en repos, peut aisement, & sans rien perdre de la vitesse, mettre ce dernier en mouvement, à moins qu'il ne soit engagé, & arresté dans une composition tres folide. I V. Que les Atomes les plus petis, les plus ronds, & les plus polis, tels que nous tenons estre ceux de feu, ou de chaleur, & de lumiere, sont les

plus mobiles, & les plus libres, ou les moins capables de se laisser prendre, embarasser, & arrester entre les autres dans les Mixtes. V. Que tout abonde de ces sortes d'Atomes, ce que nous font voir la chaleur souterraine, tant de sources d'eaux chaudes qui se trouvent de tous costez, plus de cinquante Volcans, ou lieux soûterrains qui comme autant d'Etna , & de Vesuves , jettent de temps en temps des flammes dans les divers cantons de la Terre, tant de choses oleagineuses, bitumineuses, & sulphureuses, & enfin le mouvement, la chaleur, & la vie des Animaux, des Plantes, &c. VI. Que ces Atomes sont comme les premiers Mobiles, & les Agens generaux de la Nature, comme ne pouvant estre que tres difficilement arrestez dans les compositions, & estant par consequent dans un continuel mouvement,& dans une perpetuelle, & tres rapide agitarion.

Car tout cecy supposé, on pourra raisonnablement attribuer à ces seuls Atomes tous les effects que quelquesuns attribuent au mouvement continuel, & inamissible de tous les Atomes,

& quelques-uns à leur pretendu Nisur, ou poussement perpetuel dans les com-positions compactes, & folides; & l'on pourra dire, par exemple, que si une petite etincelle, c'est à dire une certaine petite quantité de ces corps meûs, fait enflammer, ou met en mouvement un gros monçeau de poudre à canon, c'est que les premiers poussent, excitent, & meuvent sans difficulté les anterieurs, comme n'estant que tres peu retenus, & embarassez, que ceux-ey poussent, & en meuvent d'autres de refine qui font plus avancez, ceux-cy d'autres, & ainfi de fuite, 'fans qu'il foit befoin de supposer que generale-ment tous les Atomes de poudre soient ou en mouvement, ou in Nisu. L'on en pourra raisonner demesme de la vertu de Resfort, des Fermentations, Digestions, Vegetations, & autres semblables effets, dont j'ay fait mention, sans qu'il soit necessaire, comme je viens de dire, de mettre generale-' ment tous les Atomes ou en mouvement, ou du moins in Nisu, jusques dans les compositions les plus solides, dans les cailloux, dans les marbres, dans les diamans, chofe comme j'ay



Doutes.

déja dit, fiifficile à croire, ou plutost fi fort incroyable !

## Doute X. Si la Vertu de Reffort, ou la Vertu Elastique, se doit attribuer au mouvement interieur & continuel des Atomes ?

Voyez Chapitre X I 1 I. Livre I,

A flexibilité de certains corps donne assurement sujet à une grande difficulté ; car on demande pourquoy une baguette, une lame, ou quelque autre corps flexible de la forte qu'on a courbé de force, retourne, & reprend sa premiere situation du moment qu'on le lâche. Pour reponse à cette difficulté il semble d'abord qu'on pourroit dire que ce retour n'est autre chose qu'un mouvement de reflection, & que le mouvement de celuy qui a le premier courbé la lame est cause du retour de la lame, ces deux mouvemens n'estant qu'un seul & mesme mouve- . ment continu, ou continué, lequel est premierement dit directe, comme lors qu'une bale s'en va vers une muraille,

Doutes.

444

& puis de reflection, comme lorsque cette mesme bale retourne de la muraille.

Mais comme on peut supposer que durant un jour entier, ou davantage, on ait tenu un Ressort fixe & arresse contre quelque chose d'immobile, & qu'ainsi on ne peut pas dire alors que le retour, ou le mouvement que fait le Ressort du moment qu'on oste le corps qui le retient, soit continu avcc le premier mouvement par lequel il a esté courbé, & arressé,voyons si selon nos Principes nous ne pourrions point trouver quelque cause probable de ce retour.

Certainement si nous supposons avec les Defenseurs des Atomes, ce que nous avons prouvé ailleurs, que les Atomes, sinon tous, du moins la pluspart, comme nous avons dit, quoy que pris, retenus, & embarasse diverses compositions soit rares, & fluides comme l'Air, & l'Eau, soit solides comme le fer, ou l'acier, ne laisfent pas d'estre dans un trouble, & dans un mouvement continuel, & par consequent dans une espece de mouvement tonique, & dans un esfort Doutes.

445

perpetuel comme pour se débarasser, & le mettre plus au large: Si nous fupposions, dis-je, cette agitation continuelle, & comme inamissible des premiers principes; il femble premierement, qu'il seroit effez aifé de rendre raison de la vertu Elastique de l'air, qui fait qu'ayant efté fortement tellerré dans une Arquebuze à vent, il sort avec une telle impetuofité du moment qu'on ouvre la soupape, qu'il fait presque le mesme effet que de la poudre à canon allumée dans un fußl. Car comme les Atomes d'air qu'on a ainfi fortement refferrez, sont dans un mouvement continuel, & tres-rapide, ce n'est pas merveille qu'ils sortent avec une tres grande impetuosité du moment qu'ils trouvent un endroit libre par où se jetter & s'envoler, se qua data porta ruant, & qu'ainfi ils pouffent avec beaucoup de viteffe, & de rapidité la bale qui se trouve à leur forrie.

Demesme, il femble qu'on pourreit aiscment rendre raison de cette vertu Elastique, qui fait qu'une lame, une baguette, ou quelque autre corps fle-xible de la forte qu'on a courbé de

Doutes.

force, retourne comme de luy mesme à sa premiere situation du moment qu'on le lasche, ou qu'on l'eloigne du corps fixe qui le retenoit ; puis qu'il est constant que lors qu'on courbe de force une baguette, par exemple, l'on presse, & resserre les Atomes dont la baguette est composée, les contrai-gnant de rentrer en dedans, de s'ap-procher les uns des autres, de se mieux arranger dans les petits vuides, en un mot, les reduisant bien plus à l'étroit, & dans un estat bien moins libre qu'ils n'estoient avant la courbure. Car ce n'est pas aussimerveille que les Atomes estant dans une agitation continuelle, & tres rapide, & dans un effort continuel, comme pour se tires de cette presse, & se mettre plus au large ; ce n'est pas, dis-je, merveille que les Atomes du moment qu'on lasche la ba-guette, retournent chacun dans leur place, & prennent chacun leur preprace, or president enacun teur pre-miere situation, qui est plus libre, & qui est la seule qu'ils puissent prendre, ce qui ne se peut faire que toute la baguette ne se redresse, & ne se remette comme d'elle mesme à son premier eftar .

Doutes.

447

Or une preuve convaincante que les Atomes ou les patties d'une lame d'acier, par exemple, courbée & arrestée contre quelque chose de fixe, sont dans cette agitation, & cette espece d'effort continuel que je viens de dire, c'est qu'effectivement la lame pousse continuellement le corps contre lequel elle est bandée, jusques-là que quelques jours apres l'endroit qu'elle touche se trouve enfin cavé, & enfoncé lensiblement ; soit d'ailleurs qu'avant la courbure toutes, ou la pluspart des, des parties fussent deja en mouvement, ce que peut estre quelqu'un auroit de la peine à admettre dans une lame d'acier; soit que cette agitation leur ayant esté communiquée en courbant la lame, elle ait demeuré ou sublisté comme d'elle mefine, ce qui n'est pas. aulli trop croyable ; soit enfin, ce qui me sembleroit presque le plus proba-ble, que ce qui fait la pesanteur continuelle des corps, entretint cette agitation : Car comme les choses qui sont pesantes, font continuellement pesan-tes, ou tendent continuellement vers la Terre, & par consequent que la caule qui fait cette pesanteur, quelte

ment, & cela par un mouvement local continuel, ce ne seroit pas merveille que cette caufe qui agit ainsi conti-nuellement sur la lame, communiquast du mouvement aux parties de cette lame, ou les entretint, comme j'ay dit, dans une continuelle agitation, d'où s'enfuivit, ainfi que je l'ay auffi deja dit, le retour de ces parties à leur premier lieu, & par consequent le redressement de toute la baguette à sa premiere fituation.

Doutes. qu'elle puisse estre, agit continuelle-

448

## Doute XI. Si la Lenteur du Mouvement tire fon origine des petits Repos interceptez.

Voyez Tome II, du Mouvement.

Omme estre Droit, & estre Courbe sont de purs Modes, ou de simples manieres d'Estre, & qu'estre en Repos, & estre en Mouvement ne sont aussi que de simples manieres d'Estre; il me semble que l'on pourroit asse justement comparer la Droiture, & la Courbure, avec le Mouvement, & le

Repos, & que demeline qu'on entend ailément qu'une Baguette, par exem-ple, peut estre plus ou moins courbe, & qu'il y a plusieurs sottes de Cour-bures, de petites, de plus grandes, & de plus grandes; ainst l'on pourroit entendre qu'un corps peut estre plus ou moins en mouvement, & qu'il y a plusieurs sortes de Mouvemens, de lents, de vistes, & de plus vistes. D'ail-leurs, que demesme qu'il seroit ridicule de s'imaginer que dans ces diffe-rentes Courbures il y cuft de la Droiture entre-messée, & qu'une petite, & une grande Courbure fussent differenses en ce que dans l'une il y en eust plus, & dans l'autre moins; ainfi il doit estre ridicule de s'imaginer que dans ces differens mouvemens il y ait des morules, ou des petits repos entremeslez, & qu'un Mouvement lent, & un viste losent differens en ce que dans le lent il y en ait plus, & dans le viste il y en air moins ; d'autant plus qu'il n'y a aucune raison pourquoy une boule qui en roulant doucement sur un billard auroit une fois elté arreltée,ou mile en repos, ne deust pas ensuite de-meurer en repos, jusques à ce qu'il

intervint une cause qui la remit en mouvement.

Joint qu'on ne scauroit concevoir, ni raisonnablement dire, que les mouvemens de deux pierres qu'on a jettées du haut d'une Tour en bas, l'une avec peu, & l'autre avec beaucoup de force, ne soient pas tous deux continus, ou que l'un des deux soit interrompu par quelques petits repos interceptez.

Le Mouvement lent, & le Mouvement viste ne different donc pas en ce que l'un soit moins continu, ou soit interrompu par plus de morules que l'autre, l'un & l'autre sont parfaitement continu; mais ils different en ce que l'un est tel, & que l'autre est tel, en ce que l'un est une telle maniere d'Estre, & l'autre une telle maniere d'Estre; ou si vous voulez, pour apporter ce qui nous peut faire connoistre parfaitement la difference de l'un, & de l'autre, en ce que l'un est tel qu'y ayant à parcourir une certaine longueur continue, le mobile lent dans un messe viste davantage.

Il est bien difficile, dit-on, de concevoir que deux mouvemens soient TES.

491

purs, simples, & continus, ou nullement interrompus de repos, & cepen-dant qu'ils soient dissemblables, l'un lent, & l'autre viste. Mais peut-estre se fait-on encore ici des disficultez où il n'y en a point, & je croirois volontiers que cela se concevroit aussi bien, & auffi ailement que l'on conçoit que deux Courbures sont pures & simples, & cependant qu'elles sont diffemblables, l'une petite, & l'autre grande; puisque de mesme que la Courbure de loy, & abstractivement n'est rien, n'est point un Estre, mais une simple ma-niere d'Estre, à sçavoir la Baguette mesme entant qu'elle est de telle ma-niere, c'est à dire de cette maniere particuliere qu'on appelle Courbure, & non pas de celle qu'on appelle Droiture, ainfi le Mouvement de soy, & dans l'abstraict n'oft rien, n'est point un Estre, mais une simple maniere d'Estre, à sçavoir le corps mesme en-tant qu'il est d'une telle, & non pas d'une telle maniere, ou entant qu'il est de cette maniere qui est appellée Mou-vement, & non pas de cette autre ma-niere qui est appellée Repos; ce que j'ay déja infinué plusieurs fois, & que Doures.

411 l'on ne sçauroit trop faire remarquer ; parce que c'est le fondement de toute cette doctrine, & que si l'on n'est toùjours fur ses gardes, l'on ne manque pas de concevoir le Mouvement dans 'abstraict comme une chose, comme un Estre, au lieu que n'estant qu'une maniere d'Estre comme la Courbure, il ne doit jamais estre conceu que dans le concret. J'estime donc que tout mouvement soit lent, soit vifte peut estre continu, ou nullement interrompu de repos, & que dans les compolez, dont il est icy question, la lenteur, & la vi-tesse dépendent de l'action, & de la force ou grande, ou petite du moteur, c'est à dire de la lenteur, ou de la vitesse autre de la lesse de la vi-tesse autre de la lesse de la vi-tesse autre de la lesse de la vi-agit, quand il pousse, ou quand il lance, en un mot, au moment qu'il met le mobile en mouvement, se que le mo-bile devient pour quelque temps comme partie du moteur.

Cependant on objecte, que sr le mouvement d'un mobile lent, & celuy d'un mobile viste sont continus, il faut que pendant que le moins viste est meu un instant, & qu'il parcourt un indivisible, le plus viste parcourre tout d'un coup,

Doutes. 453 & fans fucceffion plufieurs indivifibles rangez en odre, ce qui ne se comprend point. Mais il est constant que cette difficulté ne regarde que ceux qui composent le Continu de Poincis, & le Temps d'Instans Mathematiques, & non pas ceux qui comme nous ne reconnoissent que des Poincts, & des Instans Physiques; ainsi je répons en un mot, que dans le temps que le mobile lent parcourrera fuccessivement, & continûment un poin& Phylique, le mobile qui sera le double plus viste, se mouvant de melme successivement, continûment, & sans s'arrester, en parcourrera un entier, & ainfi des autres.

## Doute XII. Si le Temps est quelque espèce de Flux eternel, & uniforme?

Voyez Tome II, Chapitres III. & IV.

T Out ce qui existe à quelque durée, ou grande, ou petite, rien ne sçauroit naistre, & perir en un moment, ou estre produit, & detruit en

1

**494 DOUTES.** mefme temps, cela repugne, comme i repugne qu'une chofe foit & ne foit pas; de forte que l'on doit confiderer la Durée, comme un mode effentiel, a infeparable de quelque chofe que ce foit, & de là inferer Premierement, qu'on ne fçauroit connoitre qu'une chofe exifte, qu'en mefine temps on ne connoiffe qu'elle dure; Seconde-ment que n'y ayant rien de plus evi-demment commu que l'exiftence d'une chofe, puis qu'il fuffit que la chofe nous envoye fon efpece, & foit apper ceuë par les fens; il n'y a auffi rien de plus évidemment commu que la Durée; a que de mefine qu'il feroit ridicule de vouloir definir, ou expliquer ce que c'eft qu'exiftence , ce que c'eft qu'eftre, ou exifter , parce qu'on ne fçauroit jamais rien apporter de plus clair , & de plus evidemment commu ; ainfi il feroit ridicule de vouloir expliquer ce que c'eft que durer , ou apporter quel-gue definition de la Durée ; parce que l'on ne fçauroit auffi rien dire de plus clair , & que fi l'on nous demandoit ce que c'eft que durer , ce que c'eft que durée , nous ne fçaurions dire autre chofe , finon que durer c'eft durer, ou

fi vous voulez, que durer c'eft continuer d'eftre, c'eft eftre, & ne perir pas à l'inftant mesme qu'on eft, & ainssi que la durée d'une chose est sa durée, eft son existence continuée, ou l'existrence mesme de la chose entant qu'elle ne perir pas au même instant qu'elle est.

1

Mais pour prevenir quelques diffi-cultez, & reconnoistre ce que c'est que le Temps, il faut remarquer qu'il en est à peu prez de la Durée, comme de l'Etenduë. Encore qu'en jettant les yeux sur quelque chose que ce soit, l'on connoisse d'abord qu'elle est estendue, neanmoins parce qu'il y a des differences d'Etendue, & qu'il y a des corps dont l'etendue, ou la longueur est telle, comme pourroit estre celle d'une longue Poutre, ou d'une longue piece de drap, qu'elle ne peut estre veuë, ou apperceue qu'à plusieurs fois, & que groffierement ; cela fait que fi nous voulons sçavoit au juste quelle est l'etendue de ces corps, pous sommes obligez d'avoir recours à quelque autre estendue, qui pour estre plus petite, & capable d'estre apperceue tout d'un coup, soit parfaitement connuë, ou

456 censée telle, comme est celle d'un pied, ou d'une aulne, & puisse ainsi nous servir de mesure pour connoistre celle qui nous est moins, ou plus confusement connue : Demesme, encore que jertant les yeux sur quelque chose que ce soit, nous connoissions d'abord qu'elle est, & qu'elle dure, toutefois, parce qu'il y a aussi des diversitez de durées & qu'il y en a de tres longues, telle qu'est celle d'un vieux Chefne, d'un vieil Homme, d'un vieil Elefant, nous-nous trouvons obligez, pour pouvoir connoistre au juste la longue durée de ces choses, d'avoir recours à la durée de certains mouvemens, telle qu'est celle d'un battement d'artere, d'une vibration d'un Pendule à secondes, de l'ecoulement uniforme d'une certaine petite quantité d'eau, ou de sable, du mouvement horaire, journalier, ou annuel du Soleil; nous fommes, dis-je, obligez d'avoir recours aux durées de certains mouvemens, qui pour estre courtes, & par consequent aisées à connoitre, soient évidentes, ou censées telles, & nous puissent servir de me-sure pour connoistre au juste ces sortes de durées qui pour estre trop longues, ne

Doutes.

457 ne nous sont connues que groffierement, & imparfaitement.

Cecy supposé, j'cltime que demesme que pour connoistre la nature du Lieu, il ne faut point tant subtiliser, ni avoir recours à je ne sçais quel Estre eternel, & immobile qui ne se trouve point en Nature, le Lieu n'estant autre chose que la superficie du corps qui environne; ainsi pour connoistre la nature du Temps, il ne faut point aussi avoir recours à je ne sçais quel Flux eternel, & uniforme, qu'on ne scauroit trouver nulle part; à un Estre qui ne soit ni, Substance, ni Accident, ni capable d'aucune action; à un Eftre qui soit compolé de parties qui ne sont point, ascavoir du Passé qui n'est plus, du Futur qui n'est pas encore, & du Prefent qui n'a jamais pû eftre auparavant, ni ne pourra jamais plus estre, etrange nature d'Estre ! En un mot, à un Estre qui n'est que dans la seule imagination ; le Temps, comme dit Lucrece, n'estant assurement rien de soy, rien d'abstrait ou de separé du mouvement des corps.

Tempus item per se non est-TOME II.

Digitized by Google

Nec per se quemquam sempus sentire fatendum's

Semotum ab rerum motn , placidáque quiete.

Et ne pouvant estre que quelque durée arbitraire, & determinée de mouvement, laquelle pour estre connuë, & evidente, ou censée telle, peus servir de mesure pour connoitre au juste d'autres durées moins connuës.

Delà vient que s'il n'y avoit aucun mouvement, comme fi l'on fuppofoit qu'il n'y euft dans la Nature qu'une chofe feule, unique, & immobile, il feroit vray de direde cette chofe,qu'elle feroit, qu'elle exifteroit, qu'elle continueroit d'eftre, qu'elle n'auroit pas pery au premier moment qu'elle auroit efté, en un mot, qu'elle dureroit; mais comme par la fuppofition il n'y auroit point d'autre durée plus connuë qui pûft fervir de mesure pour connoîstre au juste fa durée, elle ne dureroit à aucun temps, elle ne répondroit à aucun temps.

Et ne dites point que la durée cependant feroit ou longue, ou courte, & que cela ne peut estre sans temps. Cat pour qu'elle soit telle, ou telle en

459 soy, cela ne depend point du temps, de mesme que pour qu'une chose soit de telle, ou de telle longueur, cela ne dépend d'aucune mesure par laquelle elle puisse estre mesurée. Ce qu'il ne faut neanmoins pas nier, & à quoy nous nous en devons auffi tenir, c'est que la durée de cette chose seroit telle qu'elle auxoit pû répondre à des temps finis, si l'on supposoit qu'elle n'eust pas toujours efté, ou à des temps infinis, fion la supposoit avoir toujours esté, comme Dieu.

Mais supposons, dira-t'on, que n'y ayant rien eu de creé que la Terre, Dieu la detruise, & la reproduise ensuite, de façon toutefois que la reproduction n'ait pas immediatement suivy la destruction; n'est-il pas vray qu'entre la destruction, & la reproduction li se seroit écoulé quelque temps? Je repons que n'y ayant effectivement rien dans la Nature, rien à proprement parler, ne le seroit effectivement écoulé. Donc, direz-vous, la reproduction auroit immediatement suivy la 'destru-Ation. C'est ce que je nie, parce qu'en-core qu'il ne se soit effectivement écoule aucun temps, il a neanmoins pû s'en V 2

ecouler; c'est à dire qu'encore qu'hij ait eu aucun mouvement, ou aume durée determinée, connue, & evidate de mouvement, il a neanmoins pà 3 en avoir, il a neanmoins pû s'en faite, il a neanmoins pû se faite un tel, ou un tel nombre de vibrations de Pendule, un tel, ou un tel nombre de mouvemens journaliers, ou annuels de Soleil, &cc. ce qui suffit pour que la reproduction n'ait pas immediatement fuivy la destruction.

Que si l'on me demandoit maintenant, d'où vient qu'entre la destruction, & la reproduction il a pû se faire un tel nombre de mouvemens de durée determinée & connue, & non pas plus, comme il estoit cependant possible si Dieu l'avoit voulu, & s'il avoit voulu attendre ou moins, ou davantage ; je n'aurois rien à repondre autre chole, fi ce n'est que Dieu auroit autant,& non pas davantage attendu, fi ce n'est que la darée de Dieu entre la destruction, & la reproduction auroit efté telle qu'elle auroit pû repondre à un tel nombre de mouvemens, & non pas davantage ; ce qui eft de foy, & fans aller chercher autre chole, allez

Doutes. 461 clair ,-& affez intelligible. Et de fait, lorsque l'on dit d'un homme, par exemple, qu'il a attendu à faire quelque chofe,qu'il a attendu long-temps,qu'il a autant ou plus, ou moins attendu, est-ce que l'on ne conçoit pas clairement & parfaitement ee que cela veut tlire, sans avoir en veue je ne sçais quel flux abstrait, & imaginaire ? Estce que l'on ne conçoit pas clairement ee que c'est qu'attendre à faire quelque chole,que c'eft eftre, exister, continuer d'estre, duter, & ne pas faire, qu'attendre autant ou autant de temps, c'est attendre autant d'heures, autant de iours, & autant d'années qu'il aura esté prescrit ? Je l'ay deja dit en parlant de l'Espace, & du Mouvement, il arrive souvent à force de vouloir trop penetrer, que nous gastons tout, que nous obscurcissons les choses les plus claires & que nous faisons des difficultez où il n'y en a point.

Du moins, me dira t'on, devriezvous admettre un Temps imaginaire que vous concevriez comme un flux eternel, perpetuel, & uniforme? Mais pourquoy admettre, & fe former des chimeres ? Pourquoy prendre plaisir à

le tromper soy-mesme ? Et pourquoy concevoir ce qui n'est effectivement point, ce qui effectivement ne œule point, comme si effectivement il estoit, comme li effectivement il couloit?Parce qu'au fond, direz-vous, ces manieres ordinaires de parler, le Temps passe, le Temps coule incessamment, & autres semblables sont vrayes.

A cecy je repons ce que nostre Autheur mefine a repondu, à sçavoir que ces manieres ordinaires de parler sont purement Metaphoriques, telles que font celles-cy, le Temps mange tout, le Temps vient à bout de tout, & autres femblables,& qu'ainfi le Temps estant pris pour un vray flux, ou un ecoulement abstrait, & separé du mouve-ment des choses corporelles, elles sont fausses; parce qu'effectivement un tel flux n'est point, & qu'effectivement rien ne coule ainsi de toute Eternité, quoy qu'elles puissent d'ailleurs estre vrayes dans une certaine fignification, comme si le Temps, par exemple, estoit pris pour les jours, ou si vous voulez, pour les années, pour les Revolutions Solaires ou journalieres, ou annuelles; en un mot, pour le mouvement conti-

462 nuel, & journalier, ou annuel du Soleil; car cecy le Temps conte inceffamment, ne fignifiera autre chofe, finon que les jours passent, que les années passent incessamment, ou pour me servir d'autres termes, que le Soleil va roulant incessamment, faisant incellamment ses revolutions, ses circuits, ses mouvemens journaliers, on annuels.

Doute XIII. Que l'Eternité n'est point un Flux eternel, & uniforme, &c.

Voyez Tome II. Chapitre HI. & IV.

E n'ay presque rien à 2joûter à ce qui a esté dit dans le Doute precedent; car comme nous avons rejetté le Temps abstractivement pris pour un certain flux perpetuel, uniforme, & independant de tout Eftre, de tout mouvement, & de tout repos, & que selon nôtre Auteur l'Eternité ne differe point du Temps; il est evident que nous ne devons point reconnoistre d'Eternité abstractivement prise pour

464 ce mesme flux qui ait esté sans commencement, & doive estre sans fin. Il est de mesme evident que n'y ayant point de mouvement avant que le Monde fust creé, il n'y avoit point de Temps ; le Temps , ainsi qu'il a aussi déja esté dit , n'estant autre chose que la durée de quelque mouvement, qui pour estre courte, & par consequent clairement connuë, peut servir de mefure pour mesurer, & connoitre quelque autre durée, qui pour estre trop longue, est plus obscure, ou plus obscurement connuë. Enfin il est evident que la durée de Dieu, ou son existence continuée est dite eternelle, & infinie, non pas qu'elle ait esté des temps infinis, ou qu'elle ait repondu à des temps infinis, puis qu'avant la creation du Monde il n'y avoit point de mouve-ment, ni par confequent point de Temps, mais parce qu'elle est telle, à la difference de celle des choses crées, que s'il y en avoit eu d'infinis, ou de toute Eternité, elle y auroit pû répondre.

i

Digitized by Google

Doute XIV. S'il n'y auroit rien à ajoûter à ce qui a esté dit de la cause des Montagnes, ou Inegalitez de la Terre, des Inondations, ou des Deluges particuliers , des Couches de Coquillages qui se trouvent dans les lieux eslevez, & esloignez de la Mer, & de ces pretendues Vicissitudes de Terre en Mer. & de Mer en Terre ?

Voyez Tome II, Chapitre I I I. IV. V. VI.

E feroit-ce point que le centre de gravité, ou de pefanteur de la Terre changeast de place de fois à au-tre apres des suites d'années ? Car supposant d'ailleurs que le Globe de la Terre fust, comme il est en effet presentement, diversifie d'Eminences entre-coupées de Plaines de diverses grandeurs ; qu'entre ces Eminences les unes, comme plus basses fussent sous les eaux, & fissent le fond de la Mer; que les antres, comme plus hautes V 🗍 6

elevassent leur sommet au dessus des eaux ; qu'entre ces dernieres celles-là fussent de grande etendue, & deplus diversifiées d'autres Eminences plus hautes, de forte qu'elles fiflent ce que nous appellons des Continens, celles-cy plus petites, & de moindre etendue, & fillent ce que nous appellons des Isles; qu'enfin toutes ces Eminences fussent de telle maniere dispofées, & eloignées les unes des autres. que les Mers tant celles qui sont vers les Poles, que celles qui sont au Le-vant, & au Couchant se communiquaffent entre-elles, comme elles font auli presque toutes effectivement; supposant, dis je, que le Globe de la Terre estant disposé de la maniere que je viens de le representer, le centre de gravité qui auroit premierement esté au milieu, vint par quelque accident à s'approcher, par exemple, du Pole Arctique, il est constant, & l'on peut, ce me semble, concevoir ajsement qu'il arriveroit quatre ou cinq choses confiderables.

La Premiere, que les eaux des Mers qui feroient du costé du Pole Antarctique quitteroient leur lict, & couleroient Dours.

467 vers leur nouveau centre qui feroit vers le Pole Arctique, come n'estant plus retenues par l'equilibre general des eaux, & chaque petite goutte, ou petite boule d'eau n'estant plus attirée a plomb fur celles qui font au deflous d'elles, ce qui arrive à quelque boule que ce soit sur un plan incliné, ou dans le penchant d'une Montagne, & estant par consequent obligée de couler, ainsi que je viens de dire, vers le nouveau centre vers où elle seroit attirée avec ses circonvoisines.

La Seconde,que du costé de ce melme Pole Antarctique il se decouvriroit des Terres autrefois cachées sous les eaux, comme du costé de l'Arctique les eaux en noyeroient ,& en cacheroient qui jusques alors auroient esté decouvertes ; ce qui depuis un Siecle ou environ, pourroit peut-estre bien estre arrivé à l'Isle de Groenlande qui ne fe trouve plus du costé du Nord, & peut-eftre autrefois à l'Isle Atlantique de Platon.

La Troisiéme, ou plutost la Premiere, que ce qui du costé du Pole Antarctique auroit esté auparavant lieu bas, enfoncement, receptacle des caux,

comme plus proche du centre que les eaux, deviendroit lieu haut, & elevé ou Montagne, comme plus eloigné du centre que les eaux, & d'ou les eaux couleroient pour se rendre aux lieux plus bas, & plus proches du nouveau centre.

La Quatrieme, que ces Terres nouvellement decouvertes paroitroient avec cette diversité qu'elles auroient eue sous les eaux, de façon qu'icy l'on pourroit voir de petites Plaines entrecoupées de petites eminences, & de petis costeaux, comme aux environs de Paris, & là des Plaines de plus grande etendue, comme en Pologne, icy des Montagnes de mediocre hauteut, comme en quelques Provinces de France, & là de plus hautes, comme les Alpes, ou les Pyrenées.

La Cinquieme, que là il paroitroit des Isles nouvelles, ou des Eminences dont le fommet s'eleveroit au deffus des eaux, & que ces Eminences feroient plus ou moins hautes & elevées, & plus ou moins frequentes, felon qu'elles fe feroient trouvées plus ou moins avant dans le lict profond de la Mer, ou felon la hauteur particuliere qu'elles autoient eue fous les eaux. Sixieme, que toutes, ou du moins ilpart de ces Eminences ou Mones paroitroient encore couvertesde , foit de celle qu'elles auroient autrefois dans leur premier origifoit de celle que les Fleuves, & les ieres des Continens y auroient pû orter, de façon que le Rocher vif paroitroit point encore : Car enfin Pierres, & les Rochers ne fe font : de terre, & ne croiffent apparemnt point ni dans l'air, ni dans l'eaunple.

Or cela effant, l'on ne trouveroir us effrange qu'il se fit des Inondaons,& des Deluges particuliers, ou, e qu'Aristote,& plusieurs Anciens ont it, que par la suite des Temps tout ce lui a esté Mer devint Terre,& que tout e qui a estéTerre devint Mer; puisqu'il ne faudroit autre chose sinon que le centre changeast, & se trouvast tantost d'un costé,& tantost d'un autre.

L'on ne trouveroit demessive point etrange, que de ce qui auroit autrefois esté Plaine il s'en fit un pays de Montagnes, puisque par ce changement de centre ce qui auroit esté lieu bas deviendroit lieu haut d'ou les eaux de

ad by Google

Doures.

670

de pluyes couleroient inceffamment, rongeant & creulant diversement ça & là felon la diverse dureté des terres qui fe trouveroient en chemin, & prenant leurs cours selon la pente diverse des couches de Pierres, & de Rochers qu'elles rencontreroient, & qu'elles rongeroient aulfi enfin, comme nous voyons qu'elles ont fait par le passé, qu'elles font encore presentement.

Il en seroit demesme de ces vieilles Ancres dont parle Ovide.

Et vetus inventa est in Montibus Anchora summis.

L'on ne trouveroit point etrange qu'il s'en fuft trouvé ça & là au milieu des Continens, & mesme sur des lieux elevez; puisque ces mesmes lieux auroient pû estre autrefois lieux bas, & couverts des eaux de la Mer.

Le mesme se doit dire de ces diverses Coquilles de Mer qu'on trouve aussi dans cent endroits jusques au milieu des Continens soit dans de la terre, soit dans du fable, soit mesme dans des pierres, & des morceaux de Rochers où ron voit qu'elles ont esté ramassées, & qu'elles se sont collées, & enfin petrifiées avec diverses petites pierres qui se

•1

Doures.

47 E font là rencontrées; puisque la Mer pourroit les avoir laissées, ou amenées Ià,& qu'elles pourroient y avoir efté arrestées par quelque inegalité qui se seroit trouvée.

Le mesme se pourroit aussi dire de ces Couches ou tables de Coquillages qu'on rencontre en certains endroits en remuant & creufant la terre, telle qu'eft celle qui se voit à Issy proche de Paris; car cette couche se trouve diversifiée de Coquilles de plusieurs sortes, de petites, de mediocres, de plus grandes, & ce qui est de considerable, d'entieres, de rompues, ou à demi-ecrasées de vieillesfe, & melme ce qui est encore plus considerable, d'aretes de Poissons, d'her-. bes, & autres differentes choles : comme fi la Mer dans quelque changement subite de centre, avoit en se retirant laissé la Campagne tapissée de ces for-tes de coquilles, herbes, & aretes, & que de quelque lieu plus elevé il fust ensuite survenu par le moyen des pluyes, des avalages & des eboulemens de terre qui eussent couvert la campagne avec cette tapifferie.

Enfin pour dire en un mot, l'on concevroit dás cette hypothese, que quand

melme la masse de la terre auroit esté dans son commencement parfaitement ronde, sa sursit pû devenir comme elle est maintenant diversisée de Montagnes, de Valons, de Plaines, de Lacs, de Fleuves ; puisqu'il n'auroit fallu autre chose pour cela, finon que le centre de gravité n'eust pas esté au milieu, ou s'en fust retiré.

Pource qui est maintenant de la Cau-Pource qui est maintenant de la Cau-fe de ce pretendu changement de cen-tre de gravité, il faut par avance remar-quer ce que nous demontrerons enfuite en traittaut de l'Aiman, que ce n'est pas fans raison que Gilbert a dit de l'Ai-man que c'est une petite Terre, & de la Terre que c'est un grand Aiman; non seutement parce qu'ainsi que la Terre a deux Poles opposez, l'un Sep-tentrional, & l'autre Meridional par lesquels elle regarde les Poles du Ciel. lesquels elle regarde les Poles du Ciel, ainsi l'Aiman, particulierement lorsqu'il est tourne au tour comme une boule, en a deux par lesquels il regarde les mesmes poinces du Ciel, mais princi-palement en ce que demesme que l'Ai-man lance continuellement, & de tous costez une foule de rayons magneti-ques qui attizent le fer, ainfi la terre, & principalement / celle qui est vers le

473 centre, dans laquelle comme plus fimple & plus pure, doit singulierement resider sa vertu Magnetique, lance continuellement auffi.& de tous costez une infinité de semblables rayons, qui comme autant de petis crochets, ou de petites mains insenfibles attirent toutes les choses que nous appellons pesantes.

Remarquons de plus, que ce n'est peut eftre pas aussi fans raison que nostre Autheur, conformement à la pensée de la pluspare des Anciens qui faisoient la Terre animée, semble avoir tant de penchant à donner à la Terre ainsi qu'a l'Aiman, quelque espece d'Ame, & de vie, ou, si vous voulez, quelque espece d'Instinct, & de connoissance pour ce qui est absolument necessaire à fa confervation, tel qu'est le retour de ses parties à leur Tout, de façon que la vertu, & les rayons Magnetiques dont nous venons de parler, soient comme une emanation de cette espece d'Ame, qui connoissant, on sentant à sa maniere que sa ruine,& sa dissolution suivroient enfin le detachement, & la perte de ses parties, lanceroit comme de son sein ces rayons pour attirer ces parties, pour les ramener, & se les reunir.

Cecy supposé, il m'est venu en pensée

-4 DOUTES.

que cette vertujou emanation Magnetique, que nous ne leaurios ne pas monnoitre dans la Terre, & que l'on doit concevou ettre, & retider prinopilement non pas dans un poinet tel qu'ell le centre, mais ainli que je viens de dire, dirs kes parties centrales, ou circonvoitines du centre, comme plus pures, & plus timples, ou moins hererogenes que celles qui font icy vers la superficie du Globe ; il m'eft venu, disje, en pensée que cette vertu, ainfi que celle de vegeter dans la Plante,& celle de fentit dans l'Animal, demande fans doute de certaines & particulieres difpolitions, & comme tout ce que nous voyons de terrestre est sujet au changement, & à l'alteration, que ces dif-politions, ou le lieu & la matrice de ces dispositions peut auffi y estre sujet, de quelque façon que cela puiste arri-vet : Soit que quelque Tremblement de Terre falle des fentes, & des crevaffes par où les eaux des Fleuves, ou des Lacs louterrains puissent penetrer, de façon que ces eaux inondant, & noyant une partie considerable des terres centrales & magnetiques, elles noyent aufli, & eteignent, ou affoiblissent une

Doutes. 475 partie confiderable de la vertu Magnevique, bouchant les pores, & les canaux ordinaires par où fe faisoit l'emission de ses rayons, ensorte que le centre, & le milieu de ce qui reste de cette vertu, ne soit plus le mesme, & se soit comme retiré vers le Pole Arctique, fi l'on suppose que l'attaque, & la cor-ruption se soit faite du costé de l'An-tarctique, & ait si l'on veut, gagné julques au centre, & au delà : Soit que quelque nouvelle ou chaleur, ou inflamination s'eftant par hazard excitée dans des antres sonterrains fort profonds, quelque partie considerable de ces mesmes terres centrales ait esté de telle maniere ou échauffée, ou bruflée, ou calcinée, ou encroustée, que la vertu Magnetique y ait aussi esté ou detruite,ou affoiblie : Soit enfin, ce qui peut auffi arriver, qu'une partie de cette vertu Magnetique demeure ou pour toujours, ou pour un temps seulement étouffée, & accablée, ou la direction de ses fibres changée, par la chûte,& par l'affaissement de quelque grande, & ample caverne, dont les piliers, & les loûtiens auront esté ruinez par le temps & la vieillesse, ou rongez par le sel, & par l'agitation des eaux sou-

tertaines, ou ébranlez par quelque furieuse exhalaison, ou calcinez par quelque grand & soudain Embrasement, ou de quelque autre maniere qu'on se pourroit imaginer. Mais sans trop m'arrester au detail

de toutes ces sortes d'alterations, songeons seulement que dans ce qu'il y a de Terre connue l'on conte plus de cinquante Volcans, qui comme aurant de Veluves, ou d'Etnas vomilient de temps en temps des feux & des flames? Songeons par consequent à cette quantité prodigieule de soufre,& de bitume, & autres matieres inflammables qui doit eftre ça & là repandue dans les entrailles de la Tetre ? Songeons aux effets prodigieux & etonnans des feux & des embrasemens souterrains, aux soulevemens, & affaissemens de montagnes entieres dans les cavernes de la Terre ? Songeons aux etranges fracas, & bouleversemens que causent de certains tremblemens de Terre, tel que fut celuy qui dans l'Amerique bouleversa il y a environ cent ans plus de deux cent lieües de Pays, ou celuy qui lança hors des eaux de la Mer une Isle entiere de pierres calcinées dans l'Archipel ? Songeons, dis-je, à tous ces

Doures. 477 grands Evenemens qui semblent mena-cer la masse entiere de la Terre,& nous ne trouverons plus etrange que quelque endroit considerable de ces parties centrales ait pû estre attaqué, alteré, changé, ou ruiné, & une partie de la vertu Magnetique ou alterée, & affoiblic, ou étouffée & eteinte, ou detournée ailleurs, ou exhalée,&c.Car que sçavõs nous ce qui le passe là bas à 12,00 1500 lieuës d'icy vers les entrailles de la Terre ? Ou plutoft, fi nous voyons tres fouvent, que de certaines & considerables parties de la Terre soient sujettes à de grandes attaques, à de grands changemens, & comme dit Lucrece, à de grandes maladies, pourquoy ne croirons-nous pas que ces lieux, quoy que plus profonds, & plus cloignez de nous, puissent aussi y estre sujers?

Voi là à peu pres ce que je me fuis imaginé fur cette matiere, à quoy j'ajoûteray que la possibilité de quelque grande & considerable alteration dans la vertu magnetique de la Terre, d'oùfuive ce pretendu changement de centre m'a semblé d'autant moinsimaginaire, que la declinaison de l'Aiman ne permet, ce semble pas de douter qu'il ne s'en fasse du moins effectivement quelDOUTES.

charce, n'effant pas politible d'erp'iquer cette declaration que par quique de tour, contottion, tedretiemers, & generatement par quelque chargement, & quelque alteration dans les fibres magnetiques de la Terre.

4-3

L'en me dira peut-eftre, fans aller charchar fi loin ces alterations fouterrannes, que les eaux des Fleuves, & des Rivieres chargées de terres qu'elles detachent & entrainent des Montagnes, eunt e as angmentet incellamment les Continens, en rempliffant les profonceurs de la Mer, contraignent les eaux de se jetter actre part, & de couvrir à presertion de certaines parties de la Luface de la Terre, de façon qu'il y a tantest moins, & tantost plus de poids, & de matiere dans un endroir de la Terre que dans un autre : Mais il faut ce me len ble, se detromper de ce costéla, & je crois que quand on entafferoit montagne sur montagne, cela ne feroit point changer le centre de gravité de la Terre, ni ne la feroit point de soy pencher, cu balancer diversement. Joint que quand cela pourroit faire quaique choie, que d'Années, que de Siecces ne faudroit-il point, non pas Dourts. 479 pour qu'il pûst arriver aucun Deluge particulier, ou pour qu'il se pûst faire de nouvelles Montagnes, telles que sont les Alpes,& les Pyrenées,ou pour que tout ce qui est Mer pûst devenir Terre, car tout cela seroit impossible dans cette derniere hypothese, mais simplement pour que ce qui est Terre pûst, toutes les Montagnes applanies, devenir Mer 1

Doute XV. Si l'Opinion des Anciens touchant l'effence de la matiere je peut accorder aveç les Mysteres de la Religion.

Voyez Tome III. Chapitre IV.

IL s'agit icy de sçavoir si l'on peut soutenir tout simplement avec Defcartes, que l'essence de la matiere consiste dans l'étenduë, ou comme dit Gassendi, qu'à considerer les choses selon les loix ordinaires de la Nature, l'essence de la matiere semble consister dans la solidité, ou impenetrabilité, d'où suit necessairement l'étenduë. Car l'on pretend que si l'ane ou l'autre de ces Opinions cit vraye, il

480 Doutes. s'ensuit que l'étenduë, comme essentielle à la mariere, ne peut jamais estre fans la matiere, ni la matiere sans l'étenduë ; ce qui est contraire à ce que l'on enseigne communément dans les Ecoles, à sçavoir qu'apres la Transubstantiation l'étendue du pain subsiste sans pain, & le Corps de Jesus-Chrift fans son étenduë: L'effence de la matiere ne consiste donc point, dit-on, ni dans l'étendue, ni dans la folidité ou impenetrabilité, mais l'étendue doit estre quelque chose d'accidentel à la matiere, c'est à dire un accident particulier, ou une certaine petite Entité qui fasse que la matiere soit étendue, & que Dieu par sa puissance infinie puisse faire sublister sans la mariere. Voilà en peude mots l'estar de la Queflion, & le fondement des Objections de Monsieur de la Ville,& de plusieurs autres qui l'ont precedé.

Avant que de proposer une pensée qui me semble estre tres-orthodoxe, & fort propre pour accorder la Philosophie avec la Theologie, Et le reste que vous verrez au Chapitre I V. des Qualitez.

